
 

  

 

Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025 

 CFORSJ Journal 

 

 
 

 

  44 

Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal 

 KEWAJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN 

“LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA GLOBALISASI DAN 

DIGITALISASI  

THE OBLIGATION TO ADHERE TO A SCHOOL OF THOUGHT: UNDERSTANDING THE RISKS 

OF “LA MAZHABY” THINKING IN THE CONTEXT OF GLOBALISATION AND DIGITALISATION 

i,ii,*Lukman Abdul Mutalib, i,iiWan Abdul Fattah Wan Ismail, i,ii,iii,ivAhmad Syukran Baharuddin,  
iBaidar Mohammed Mohammed Hassan, iSetiyawan Gunardi, i,iiZulfaqar Mamat & i,iiHasnizam Hashim 

 

iFaculty of Syariah and Law, Universiti Sains Islam Malaysia, 71800, Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia 
iiCentre of Research for Fiqh Forensics and Judiciary (CFORSJ), Faculty of Syariah and Law, Universiti Sains Islam Malaysia, 

71800, Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia  
iiiResearch Fellow, Maqasid Institute, United States of America (USA) 

ivInternational Advisory Board Member, Mejellat Al-Afaq wa Al-Maarif (JSKP), Faculty of Humanities, Islamic Sciences and 

Civilization, University Amar Telidji of Laghouat, BP 37G, Road of Ghardaia, 03000 Laghouat, Algeria 

 

*Corresponding Author: lukman@usim.edu.my  

 
Article history: 
Submission date: 1 September 2025 
Received in revised form: 8 October 2025 
Acceptance date: 1 December 2025 
Available online: 5 December 2025 
 
Keywords: 
Madhhab, the dangers of la mazhaby, the 
era of globalisation, mazhab, bahaya la 
mazhaby, era gobalisasi  
 
Funding: 
This research did not receive any specific 
grant from funding agencies in the public, 
commercial, or non-profit sectors. 
 
Competing interest: 
The author(s) have declared that no 
competing interests exist. 
 
Cite as: 
Isman, I., & Shohib, M. W. (2025).  
Kewajipan berpegang kepada mazhab: 
memahami bahaya pemahaman “la 
mazhaby” dalam konteks masyarakat era 
globalisasi dan digitalisasi: The obligation to 
adhere to a school of thought: Understanding 
the risks of “la mazhaby” thinking in the 
context of globalisation and digitalisation. 
LexForensica: Forensic Justice And Socio-
Legal Research Journal, 2(2), 44-56. 
https://doi.org/10.33102/bn4rt117   
 
 

 
 

© The authors (2025). This is an Open 
Access article distributed under the terms of 
the Creative Commons Attribution (CC BY 
NC) (http://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/), which permits non-commercial re-
use, distribution, and  reproduction in any 
medium, provided the original work is 
properly cited. For commercial re-use, please 
contact penerbit@usim.edu.my. 
 
 
SDG Elements: 
Quality Education  
 
 
 

ABSTRACT 

In this study, the term madhhab refers to a school of thought or a 

particular framework of legal reasoning developed through a distinct 

methodology, approach, and scholarly discipline. Emerging in the 

early first century Hijri, the madhhab tradition expanded significantly 

and reached its maturity by the end of the third century Hijri. The four 

major Sunni madhāhib—Hanafi, Maliki, Shafi‘i, and Hanbali—remain 

influential to this day. Over several centuries, the development of 

madhhab-based scholarship gave rise to a highly systematic and 

integrated methodology of legal derivation (istinbāṭ al-aḥkām). In the 

contemporary era of information revolution, religious knowledge has 

become easily accessible at one’s fingertips. The convenience of the 

internet and artificial intelligence (AI) has led to a decline in traditional 

text-based learning, particularly the reading of classical turāth works. 

Consequently, many learners increasingly rely on online platforms that 

offer instant answers, often neglecting the essential legacy of Islamic 

legal scholarship—namely, the methodological framework of the 

fuqahā’ in deriving legal rulings. This leads to a weakening of 

madhhab identity and an unanchored approach to understanding 

Islamic law. This paper examines the importance of adhering to a 

madhhab and the dangers of combining rulings from multiple 

madhāhib without proper scholarly methodology. The findings 

indicate that abandoning madhhab-based discipline may cause 

individuals to drift into misconceptions under the pretext of returning 

to the salaf al-ṣāliḥ, while in reality exposing them to the risk of 

issuing rulings based on personal inclinations due to their inability to 

derive legal rulings accurately from the primary sources. 

 

 

 

 

mailto:lukman@usim.edu.my
https://doi.org/10.33102/bn4rt117
https://doi.org/10.33102/fxynbg78
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:penerbit@usim.edu.my


LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025 
 

 45 

Abstrak 

Mazhab dalam konteks kajian ini merujuk kepada aliran pemikiran atau kerangka pandangan dalam 

persoalan hukum yang terbina melalui metodologi, pendekatan dan disiplin ilmu yang tersusun. Bermula 

kemunculannya pada awal kurun pertama Hijrah, tradisi bermazhab berkembang secara signifikan dan 

mencapai tahap kematangan pada akhir kurun ketiga Hijrah. Antara mazhab fikah yang terus kekal 

berpengaruh hingga kini ialah Mazhab Hanafi, Maliki, Syafi‘i dan Hanbali. Perkembangan ilmu 

berasaskan mazhab pula berlangsung secara berterusan selama ratusan tahun sehingga membentuk satu 

manhaj istinbāṭ hukum yang sistematik, terperinci dan sangat bersepadu. Dalam era revolusi maklumat 

hari ini, ilmu agama khususnya boleh dicapai dengan mudah hanya melalui hujung jari. Kemudahan 

internet dan teknologi kecerdasan buatan (AI) mengakibatkan budaya pembelajaran berkitab semakin 

berkurangan, apatah lagi merujuk kepada karya-karya turath ulama silam. Keadaan ini mendorong 

sebahagian pengkaji dan masyarakat untuk bergantung kepada sumber segera di alam maya, sehingga 

mengabaikan satu elemen penting dalam tradisi keilmuan Islam, iaitu manhaj fuqaha’ dalam mengistinbāṭ 

hukum. Natijahnya, berlakulah krisis jati diri dalam bermazhab dan kecenderungan untuk memahami 

agama secara terpisah daripada disiplin ilmu yang sahih. Kajian ini membincangkan kepentingan 

berpegang kepada mazhab serta bahaya mencampuradukkan pandangan mazhab tanpa panduan 

metodologi yang betul. Hasil kajian mendapati bahawa meninggalkan mazhab boleh menyebabkan 

seseorang terperangkap dalam prasangka salah kononnya untuk kembali kepada amalan salaf al-ṣāliḥ, 

sedangkan hakikatnya ia berpotensi membawa kepada berhukum dengan hawa nafsu akibat 

ketidakmampuan mengistinbāṭ hukum daripada dalil-dalil syarak secara tepat. 

Pengenalan 

Pada zaman Rasulullah SAW, aliran mazhab sama sekali tidak wujud kerana Baginda merupakan satu-

satunya sumber autoritatif dalam penetapan hukum selain al-Quran. Sebarang perselisihan yang timbul 

dalam kalangan para sahabat akan terus dirujuk kepada Baginda SAW, dan Baginda memberikan 

keputusan muktamad terhadap permasalahan tersebut. Pada zaman sahabat, mereka tinggal berdekatan 

antara satu sama lain dan mudah berhubung; justeru, sekiranya berlaku perbezaan pandangan, mereka 

dapat berbincang dan mencapai kata sepakat dengan cepat. Kalaupun wujud perbezaan pandangan, ia 

hanyalah bersifat individu dan tidak membentuk aliran pemikiran yang tersusun. Oleh itu, pada peringkat 

ini, aliran mazhab dalam bentuk institusi atau manhaj formal belum wujud (Nur Abd. Judly, 2009). 

Perkembangan mazhab fikah secara teknikal bermula pada akhir kurun pertama dan awal kurun kedua 

Hijrah apabila lahir beberapa manhaj fiqh setempat seperti Fiqh Hijaz yang dipimpin oleh tokoh Tabi‘in 

besar, antaranya Imam Sa‘īd ibn al-Musayyab (15H–94H) serta fuqaha’ al-sab‘ah. Fiqh Kufah pula 

dipelopori oleh Imam Ibrāhīm al-Nakha‘ī (47H–96H), manakala aliran fiqh di Syam dipimpin oleh Imam 

al-Awzā‘ī (88H–157H). Ketiga-tiga aliran ini berkembang dengan pendekatan metodologi yang tersendiri, 

di samping memperlihatkan kesamaan dan perbezaan dalam manhaj pengeluaran hukum (al-Asyqar, 

2007). 

Aliran-aliran pemikiran ini terus berkembang pesat memasuki kurun ketiga Hijrah sehingga membawa 

kepada kemunculan pelbagai mazhab fikah, sama ada berskala kecil mahupun besar. Kemunculan mazhab 

bukan sekadar berkait dengan nama atau tokoh pengasasnya semata-mata, tetapi berdiri di atas manhaj 

yang tersusun rapi serta telah melalui proses pengujian, penapisan, dan pemurnian yang teliti sepanjang 

zaman. Antara mazhab fikah yang kekal berpengaruh dan termasyhur sehingga kini ialah Mazhab Hanafi, 

Maliki, Syafi‘i, dan Hanbali. 

Kelahiran mazhab-mazhab ini dipengaruhi oleh pelbagai faktor. Antaranya ialah perbezaan geografi dan 

demografi masyarakat, keterbatasan sumber hukum di sesetengah wilayah, variasi ‘urf dan adat setempat, 

serta dinamika sosial yang pesat dan rencam, termasuk interaksi silang budaya dan agama. Faktor-faktor 

ini secara tidak langsung membentuk pendekatan berbeza dalam beristinbāṭ hukum. Daripada latar 

tersebut, muncul pula faktor-faktor langsung yang mengukuhkan kewujudan mazhab, antaranya (al-

Bayānūnī, 1985): 

 

 



KEWAJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA 
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI 

 46 

i. Perbezaan pandangan dalam menerima atau menolak sesuatu hadis, serta dalam menilai kekuatan 

dan kesahihannya; 

ii. Perbezaan tafsiran terhadap sesuatu nas al-Quran atau sunnah; 

iii. Perbezaan dalam menetapkan kaedah pertarjihan apabila berlaku pertentangan dalil; 

iv. Perbezaan dalam menentukan sumber hukum dan kaedah istinbāṭ hukum yang digunakan. 

Islam sebagai agama yang dinamik dan progresif sentiasa bersedia menghadapi perubahan zaman kerana 

memiliki sumber hukum yang unik—sebahagiannya bersifat tetap dan rigid, manakala sebahagian lain 

bersifat anjal dan fleksibel. Keunikan kombinasi ini memastikan Islam kekal relevan dan sesuai diamalkan 

pada setiap masa dan di setiap tempat. 

Definisi Mazhab 

Perkataan mazhab dari sudut bahasa berasal daripada kata dasar     ذهب (dzahaba) yang membawa beberapa 

makna, antaranya “jalan” atau “tempat yang menjadi tujuan orang ramai” (al-Asyqar, 2007). Ahmad al-

Sāwī (t.th.) menjelaskan bahawa “المذهب في الأصل محل الذهاب، كالطريق المحسوسة” yang bermaksud: mazhab 

pada asalnya ialah tempat berjalan, seperti jalan yang dapat dilihat dengan pancaindera. Dalam Lisān al-

‘Arab (Ibn Manẓūr, 1992), mazhab juga didefinisikan sebagai المتوضأ, iaitu tempat bersuci daripada hadas. 

Istilah mazhab turut digunakan dalam hadis yang diriwayatkan oleh al-Mughīrah ibn Shu‘bah, apabila 

beliau menyatakan: 

Terjemahan: Aku pernah bermusafir bersama Rasulullah SAW. Apabila Baginda ingin 

pergi ke al-mazhab (tempat qada’ hajat), Baginda akan menuju ke tempat yang jauh 

daripada pandangan orang ramai. Lalu Baginda bersabda: ‘Wahai Mughīrah, bawakan 

aku air’. 

(Musnad Aḥmad, 2001) 

Perkataan mazhab dalam hadis ini difahami sebagai tempat qada’ hajat, iaitu tempat yang dituju seseorang 

apabila mempunyai keperluan tertentu. Penggunaan istilah ini kemudiannya berkembang daripada makna 

yang bersifat fizikal (tangible) kepada penggunaan yang lebih abstrak (intangible). Dalam Kamus Besar 

Dewan Arab-Melayu (2015), mazhab ertinya “pendapat” atau “iktikad”. Oleh itu, dalam konteks 

perbincangan ini, mazhab merujuk kepada “jalan atau pendekatan yang diikuti oleh seorang imam dalam 

membentuk hukum-hukum ijtihādiyyah.” 

Dari sudut istilah pula, al-Asyqar (2007) mendefinisikan mazhab sebagai jalan yang dilalui oleh seseorang 

atau kelompok dalam kehidupan mereka, sama ada dalam urusan akidah, akhlak, atau hukum-hakam. 

Prof. Dr. Muḥammad ‘Uthmān Syubayr (2022) dan Dr. Nawwār al-Syilī (2010) pula mendefinisikan 

mazhab sebagai suatu bentuk ikutan terhadap hukum-hakam syarak dalam isu-isu tertentu yang 

dinisbahkan kepada mana-mana imam tertentu. Frasa “dalam masalah tertentu” dalam definisi ini merujuk 

kepada permasalahan ijtihādiyyah yang menjadi identiti atau penanda aras kepada sesuatu mazhab. 

Dengan demikian, isu-isu yang disepakati secara umum tidak dinamakan sebagai pandangan mazhab, 

seperti kewajipan solat lima waktu atau kefarduan puasa Ramadan; hal ini kerana semua mazhab 

menerima kewajipan tersebut secara mutlak. 

Sebaliknya, sesuatu pandangan hanya dianggap sebagai “pandangan mazhab” apabila ia berkaitan isu 

yang diperselisihkan dan mempunyai manhaj tertentu di belakangnya. Contohnya, hukum kewajipan solat 

witir menurut Mazhab Hanafi atau keperluan al-dalk (menggosok/menyelat anggota) dalam wuduk dan 

mandi menurut Mazhab Maliki. Isu-isu seumpama inilah yang dimaksudkan sebagai “permasalahan 

khusus” bagi setiap mazhab. 

Berdasarkan keseluruhan pandangan ini, dapat dirumuskan bahawa mazhab secara teknikal merujuk 

kepada suatu kerangka pemikiran hukum atau himpunan pandangan ijtihādiyyah yang terbentuk melalui 

keyakinan terhadap hukum-hukum amaliah, disusun dalam satu manhaj yang komprehensif, saling berkait 

secara ilmiah, dan akhirnya membentuk satu aliran pemikiran yang tersusun. 

 



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025 
 

 47 

Skop Bermazhab 

Istilah mazhab dalam Islam secara literalnya boleh dibahagikan kepada tiga kategori utama, iaitu mazhab 

akidah, fikah dan tasawuf, selaras dengan pembahagian dalam hadis Jibril a.s. mengenai iman, Islam dan 

ihsan. Walau bagaimanapun, penggunaan istilah mazhab dalam erti istilah yang lebih khusus merujuk 

kepada persoalan fikah sahaja (Nasir al-‘Aql, t.th.). Sebaliknya, kelompok atau aliran pandangan ulama 

dalam isu akidah biasanya dirujuk sebagai firaq, manakala dalam persoalan tasawuf istilah yang 

digunakan ialah tarekat. 

Walaupun demikian, dalam penggunaan umum, perkataan mazhab kadangkala turut digunakan untuk 

merujuk kepada ketiga-tiga kategori tersebut sebagai gambaran pola pemikiran tertentu. Hal ini 

disebabkan oleh sifat mazhab itu sendiri yang merujuk kepada suatu bentuk sistem pemikiran yang 

tersusun dengan manhaj yang lengkap dalam urusan hukum-hakam amaliah ijtihādiyyah. Frasa “manhaj 

yang bersistematik dan lengkap” secara tidak langsung mengecualikan aspek tasawuf daripada pengertian 

mazhab dalam erti istilah, manakala frasa “amaliah ijtihādiyyah” mengecualikan aspek akidah atau 

tauhid daripada maksud mazhab secara teknikal. Oleh itu, perbincangan kertas ini secara khusus 

menumpukan kepada kedudukan mazhab dalam konteks fikah semata-mata tanpa melibatkan aliran 

pemikiran akidah atau amalan tarekat. 

Mazhab fikah, sebagaimana dihuraikan sebelum ini, mula muncul pada akhir kurun pertama Hijrah atau 

awal kurun kedua. Ia berkembang pesat dan mencapai zaman kegemilangannya pada sekitar kurun ketiga 

Hijrah, khususnya pada era tabi‘in. Sejarah mencatatkan kewujudan banyak mazhab fikah pada zaman 

tersebut, namun hanya empat mazhab utama yang kekal berpengaruh hingga ke hari ini, iaitu Mazhab 

Hanafi (80H–150H), Maliki (93H–179H), Syafi‘i (150H–204H), dan Hanbali (164H–241H). Kelahiran 

dan perkembangan mazhab-mazhab ini dipacu oleh pelbagai faktor dalaman dan luaran. Faktor dalaman 

merujuk kepada kaedah dan manhaj istinbāṭ hukum yang digunakan oleh para imam mazhab, manakala 

faktor luaran pula berkaitan dengan keadaan persekitaran, budaya, dan geopolitik yang membentuk cara 

mereka berfikir serta merespons keperluan masyarakat setempat. 

Hukum Bermazhab dalam Islam 

Hukum bermazhab dalam Islam berada dalam ruang lingkup perbahasan ulama mengenai konsep ijtihad 

dan taqlid. Asas perbincangannya ialah persoalan hukum bertaklid, kerana mengikuti sesuatu mazhab 

merupakan cabang daripada hukum bertaklid kepada seorang imam tertentu. 

Hukum asal bagi setiap Muslim ialah mempelajari hukum-hakam agama melalui sumbernya yang sahih 

dan autoritatif. Hal ini ditegaskan oleh Allah SWT dalam firman-Nya: 

Terjemahan: Dan janganlah engkau mengikuti sesuatu yang engkau tidak mempunyai 

pengetahuan mengenainya; sesungguhnya pendengaran, penglihatan dan hati—semua itu 

tetap akan ditanya tentang apa yang dilakukannya. 

(Surah al-Isrā’, 17:36) 

Namun realiti menunjukkan bahawa tidak semua Muslim berkemampuan untuk memahami hukum-

hakam secara langsung daripada sumber asli seperti al-Quran dan hadis. Bahkan, hanya sebahagian kecil 

umat Islam yang mencapai tahap tersebut, manakala majoriti tidak mampu beristinbāṭ hukum sendiri. Dari 

keperluan praktikal inilah timbul keperluan untuk berpegang kepada mazhab. 

Secara ringkas, ulama membahagikan manusia dalam perbahasan ini kepada tiga kategori: 

i. Mujtahid, iaitu mereka yang memiliki kemampuan penuh berijtihad secara mandiri, setelah 

memenuhi syarat-syarat ketat yang akan dibincangkan kemudian. 

ii. Golongan al-ittibā‘, iaitu mereka yang mengikuti pandangan mazhab tertentu dengan mengetahui 

dalil dan sumber hukum bagi isu yang diikuti (Jabatan Mufti Negeri Pulau Pinang, 2017). 

Muhammad Hasan Hito (2021) menamakan mereka sebagai ahl al-naẓar. 

iii. Golongan al-muqallid, iaitu mereka yang mengikuti pandangan seorang alim tanpa mengetahui 

dalil atau asas hukum tersebut. 



KEWAJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA 
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI 

 48 

Dalam konteks perbincangan ini, penulis menggabungkan kategori al-ittibā‘ dan al-muqallid dalam satu 

kelompok, kerana kedua-duanya tetap berpegang kepada mazhab kendatipun tahap pengetahuan mereka 

berbeza. 

Para ulama usul sepakat bahawa sesiapa yang mampu berijtihad dan mengeluarkan hukum secara sahih 

berdasarkan dalil, maka wajib baginya berpegang kepada ijtihad sendiri dan haram bertaklid kepada 

mazhab lain. Mereka inilah yang digelar mujtahid (Muhammad Hasan Hito, 2021). Adapun bagi mereka 

yang tidak mencapai tahap ijtihad—sama ada orang awam atau golongan berilmu yang belum layak 

berijtihad (golongan ittibā‘)—jumhur ulama berpendapat bahawa mereka wajib bertaklid kepada mana-

mana mujtahid, selaras dengan firman Allah SWT: 

Terjemahan: Maka bertanyalah kepada orang yang mengetahui, sekiranya kamu tidak 

mengetahui. 

(Surah al-Isrā’, 17:7) 

Walaupun wujud sebilangan kecil ulama yang berpendapat bahawa bertaklid kepada mana-mana mazhab 

adalah haram, dan umat Islam wajib mengambil hukum secara langsung daripada al-Quran dan sunnah—

seperti pandangan Abu Daud al-Zāhirī (201H–270H) dan Ibn Hazm al-Zahirī (384H–456H) (Ibn Hazm, 

1997)—pandangan tersebut dianggap janggal dan sukar diaplikasikan terutama dalam konteks zaman 

moden. Perbahasan lanjut mengenai pandangan ini akan disentuh dalam subtopik seterusnya. 

Dalam keadaan tertentu, apabila timbulnya isu baharu yang tidak pernah berlaku dalam sejarah dan tidak 

ditemui nas atau panduan langsung daripada fuqaha terdahulu, ulama perlu berijtihad bagi menentukan 

hukum. Dalam konteks inilah muncul konsep ijtihad jamā‘ī—iaitu ijtihad secara kolektif oleh para ulama 

dan pakar dari pelbagai disiplin melalui perbincangan bersama demi menyelesaikan permasalahan 

masyarakat. Mereka ini tidak memenuhi syarat sebagai mujtahid mutlak, namun demi maslahah umum, 

ijtihad tetap perlu dilakukan berdasarkan kaedah fiqh: 

 ما لا ي درك كل ه لا ي ترك جل ه
Terjemahan: Apa yang tidak dapat dicapai keseluruhannya, janganlah ditinggalkan 

keseluruhannya. 

Realitinya, perkembangan isu kontemporari tidak pernah terhenti, sedangkan nas-nas syarak terhad dan 

berhenti dengan kewafatan Nabi SAW. Contoh paling jelas ialah bagaimana para ulama, pakar perubatan 

dan profesional lain bergabung tenaga dalam menangani penularan wabak COVID-19. Situasi ini 

menuntut ijtihad kolektif yang memadukan ilmu agama, sains dan maslahah semasa. 

Syarat Mujtahid 

Seseorang mujtahid perlu memenuhi syarat-syarat tertentu bagi memastikan tidak semua individu boleh 

mendakwa dirinya sebagai mujtahid. Proses berijtihad bukanlah tugas mudah atau dapat dilakukan oleh 

kebanyakan orang. Ia menuntut kemampuan ilmu yang sangat tinggi serta keperibadian yang terpuji. 

Hakikatnya, hanya sebilangan kecil manusia yang mampu mencapai tahap ijtihad mutlak. Penjelasan 

mengenai syarat-syarat ini penting untuk menggambarkan kepada pembaca bahawa berijtihad bukan kerja 

ringan dan mustahil dicapai oleh kebanyakan orang; pada masa yang sama ia mengukuhkan hujah bahawa 

bermazhab adalah satu keperluan kerana realitinya kita tidak mampu berijtihad secara sendiri. 

Para ulama telah menggariskan syarat-syarat tertentu yang melayakkan seseorang bergelar mujtahid. 

Perincian syarat-syarat ini dinyatakan dengan jelas dalam kebanyakan karya usul al-fiqh (Muhammad 

Hasan Hito, 2021; Maḥmūd Muṣṭafā ‘Abbūd Ḥarmusy, 2011). Antara syarat tersebut ialah: 

i. Baligh dan berakal. Seseorang yang belum baligh, sekalipun memiliki kecerdasan luar biasa, tidak 

boleh berijtihad kerana pandangannya tidak dianggap kukuh disebabkan ketidakmatangan 

umurnya. 



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025 
 

 49 

ii. Bersifat ‘adālah. Lawan bagi ‘adālah ialah fisq. Seseorang yang berada dalam keadaan fisq tidak 

diterima istinbāṭ hukumnya walaupun mempunyai kemahiran dan kepakaran dalam proses 

istinbāṭ. 

iii. Memiliki jiwa yang faqih. Seorang mujtahid mesti menjadikan fiqh sebagai disiplin utama yang 

sentiasa diamalkan. Ia perlu memiliki bakat kefahaman yang tinggi untuk menganalisis isu dan 

mengistinbāṭ hukum berdasarkan kaedah-kaedah yang digariskan ulama. 

iv. Menguasai ilmu tafsir dan ‘Ulūm al-Quran. Ia mesti mampu mengeluarkan hukum melalui ayat-

ayat al-Quran serta memahami isu-isu berkaitan seperti: 

a. nasikh dan mansukh; 

b. ām dan khāṣ; 

c. muṭlaq dan muqayyad; 

d. mujmal dan mufassal; 

e. muḥkam dan mutasyābih; 

f. asbāb al-nuzūl dan lain-lain. 

v. Menguasai ilmu hadis dan mustalah hadis. Ini tidak bermakna seorang mujtahid perlu menghafaz 

semua hadis, tetapi ia mesti mampu merujuk hadis dengan mudah dan mengetahui kedudukannya, 

antaranya: 

a. sahih, hasan, da‘if dan mawdhū‘; 

b. tarikh al-rijāl; 

c. ilmu jarḥ wa al-ta‘dīl dan lain-lain. 

vi. Mengetahui ijmak. Ini bagi memastikan perkara yang diijtihadkan tidak termasuk dalam isu yang 

telah disepakati oleh umat terdahulu. 

vii. Menguasai ilmu usul al-fiqh. Ilmu ini merupakan asas kepada proses ijtihad. Tanpanya seseorang 

tidak mampu mengeluarkan hukum. Seorang mujtahid perlu memahami topik-topik penting 

seperti mabāḥith al-ḥukm, dalālāt al-alfāẓ, ta‘āruḍ wa al-tarjīḥ, ijtihad, serta manhaj fuqaha’. 

viii. Menguasai Bahasa Arab secara mendalam. Ini termasuk aspek nahu, saraf, balaghah dan gaya 

bahasa. Oleh kerana al-Quran dan hadis datang dalam bahasa Arab, seseorang yang mendakwa 

dirinya mujtahid tetapi jahil tentang Bahasa Arab adalah dakwaan yang tidak sah dan ditolak. 

Berdasarkan syarat-syarat di atas, jelas bahawa untuk menjadi seorang mujtahid yang mampu berdiri 

sendiri tanpa merujuk kepada mazhab, seseorang perlu memiliki kelayakan ilmu yang sangat tinggi. 

Keperluan intelektual dan moral yang begitu ketat ini menunjukkan bahawa hampir mustahil bagi orang 

awam—malah kebanyakan ilmuwan—mencapai tahap ijtihad mutlak. 

Selain memenuhi syarat-syarat tersebut, seorang mujtahid juga wajib mematuhi manhaj ijtihad yang 

digariskan oleh mazhabnya sebagai suatu bentuk SOP intelektual. Ini termasuk mendahulukan sumber 

hukum bermula dengan al-Quran, kemudian hadis, seterusnya ijmak, dan kemudian qiyas. Selepas itu, 

barulah digunakan disiplin khusus dalam usul al-fiqh bagi setiap mazhab untuk mengistinbāṭ hukum 

secara konsisten dan sistematik (Ethmane, 2019). 

Keperluan Mazhab dalam Memahami Hukum Syarak 

Sebagaimana telah dihuraikan sebelum ini, mazhab bukan sekadar ikutan terhadap seorang imam yang 

diyakini benar ilmunya. Sebaliknya, mazhab merupakan satu wadah pemikiran yang tersusun, sistematik 

dan berasaskan manhaj tertentu dalam proses memahami dan mengistinbāṭ hukum syarak. Setiap mazhab 

memiliki metodologi yang tersendiri, dan perbezaan manhaj inilah yang menjadi antara faktor utama 

wujudnya kepelbagaian pandangan dalam isu-isu furū‘ (Muhammad Hasan Hito, 2021). 



KEWAJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA 
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI 

 50 

Mazhab Hanafi misalnya muncul dan berkembang di Iraq, khususnya di Kufah, iaitu satu wilayah yang 

jauh daripada pusat periwayatan hadis seperti Mekah dan Madinah. Keadaan sosial-budaya Iraq pada 

ketika itu sangat rencam, didiami oleh masyarakat berbilang etnik, agama dan tradisi intelektual. Mobiliti 

sosial yang tinggi menyebabkan interaksi antara Muslim dan bukan Muslim berlangsung dengan sangat 

meluas. Situasi ini memberi kesan kepada perkembangan ilmu hadis—penghafaz hadis tidak seramai di 

Hijaz, dan tersebarnya banyak riwayat yang dipertikaikan ketulenannya termasuk hadis-hadis palsu. 

Keadaan ini akhirnya membentuk pendekatan metodologi Mazhab Hanafi yang menekankan penelitian 

kritikal terhadap riwayat, penggunaan rasional yang teratur, serta penilaian terhadap kesesuaian hukum 

dengan realiti setempat. Menurut al-Asyqar (2007), manhaj istinbāṭ Mazhab Hanafi bermula dengan al-

Quran, kemudian hadis yang telah disaring ketulenannya, diikuti qaul sahabi, qiyas, istihsan sebagai alat 

menolak kesempitan, serta penerimaan tertentu terhadap ḥiyal al-shar‘iyyah bagi menangani keperluan 

masyarakat. 

Berbeza dengan konteks tersebut, Mazhab Maliki berkembang di Madinah, pusat periwayatan hadis dan 

tempat terhimpunnya amalan sahabat dan tabi‘in. Imam Mālik memberikan kedudukan istimewa kepada 

‘amal ahl al-Madīnah kerana dianggap mencerminkan amalan langsung daripada Nabi SAW. Turutan 

manhaj beliau bermula dengan al-Quran, kemudian hadis, seterusnya ijmak dan ijmak penduduk Madinah, 

kemudian qiyas, qaul sahabi, maslahah al-mursalah, ‘urf, sadd al-dharā’i‘, istihsan dan istishab (al-

Asyqar, 2007). Penekanan terhadap maslahah dan sadd al-dharā’i‘ menjadikan mazhab ini sangat 

responsif terhadap keperluan masyarakat. 

Manhaj Imam al-Syāfi‘ī pula bersifat sangat sistematik, tekstual dan tersusun, berbeza daripada 

pendekatan berasaskan ra’yi dalam Mazhab Hanafi dan pendekatan amalan masyarakat Madinah dalam 

Mazhab Maliki. Menurut Nur Abd Judly (2009), Imam al-Syāfi‘ī mendahulukan al-Quran, kemudian 

hadis sahih, diikuti ijmak, qawl sahabi (mengikut hierarki autoriti), dan akhirnya qiyas sebagai instrumen 

asas penaakulan hukum. Pendekatannya yang ketat terhadap kesahihan riwayat serta kejelasan metod 

menyebabkan al-Risālah dianggap asas pembentukan ilmu usul al-fiqh moden. 

Turutan manhaj di atas hanyalah ringkasan. Hakikatnya setiap mazhab memiliki kaedah istinbāṭ yang jauh 

lebih kompleks dan mendalam. Perbezaan syarat penerimaan dalil turut menjadi punca perbezaan hukum, 

meskipun mereka bersetuju terhadap sumber asas. Sebagai contoh, semua mazhab menerima hadis 

sebagai sumber hukum kedua selepas al-Quran, namun mereka berbeza pandangan mengenai kedudukan 

hadis mursal. Mazhab Syafi‘i tidak berpegang dengan hadis mursal kecuali setelah memenuhi syarat-

syarat ketat tertentu, sedangkan Mazhab Hanafi menerimanya sebagai hujah. 

Contoh klasik ialah isu ketawa dalam solat adakah membatalkan wuduk? Mazhab Hanafi menghukumkan 

batal wuduk berdasarkan hadis mursal bahawa Nabi SAW memerintahkan seseorang yang ketawa dalam 

solat supaya mengulang wuduk dan solatnya. Mazhab Syafi‘i pula hanya membatalkan solat tetapi tidak 

wuduk, kerana hadis tersebut mursal dan bercanggah dengan usul bahawa perkara yang membatalkan 

wuduk di dalam solat juga sepatutnya membatalkan wuduk di luar solat—dan ketawa tidak memenuhi 

hakikat tersebut. Begitu juga contoh lain seperti hukum bersentuhan antara lelaki dan perempuan, atau 

kewajipan qada’ bagi puasa sunat menurut Hanafiyyah (Mustafa Said al-Khin, 2000). 

Persoalannya, bagaimana orang awam mampu menilai sahih atau tidaknya hadis mursal ini? Sudah tentu 

mereka tidak berkeupayaan untuk melakukannya. Maka keperluan bermazhab adalah sangat jelas; tanpa 

bimbingan mazhab, seseorang hanya akan berhukum berdasarkan hawa nafsu atau andaian semata-mata. 

Perbezaan juga wujud dalam isu berhujah dengan qiyas. Misalnya, keenam-enam barang ribawi disebut 

dalam hadis ‘Ubadah b. al-Samit. Walaupun semua ulama sepakat bahawa keenam-enam barang tersebut 

ialah ribawi, mereka berbeza mengenai illat yang membolehkan qiyas kepada barang lain. Jumhur 

mengqiaskannya kepada barangan lain, namun illatnya berbeza antara mazhab. Sementara itu, Mazhab 

Zahiri menolak qiyas sepenuhnya dan berpendapat hanya enam barang itu sahaja yang ribawi. Ibn Rusyd 

al-Maliki pula menambah barang lain tetapi bukan melalui qiyas, sebaliknya melalui kaedah ‘am dan khas 

(al-Zanaty, t.th.). 

 

 



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025 
 

 51 

Begitu juga perbahasan mengenai kafarah bagi sengaja berbuka puasa Ramadan atau hukum kafarah 

jimak—adakah ia dikenakan kepada perempuan sebagaimana lelaki atau sebaliknya (al-Zanaty, t.th.). 

Perbezaan hukum seperti ini umumnya tidak diketahui oleh orang awam, malah kadangkala tidak disedari 

oleh sebahagian penuntut ilmu. 

Oleh itu, seseorang tidak dapat lari daripada berpegang kepada mazhab. Dakwaan bahawa seseorang 

“tidak terikat dengan mazhab” dan hanya berpegang kepada al-Quran dan sunnah semata-mata, tanpa 

melalui tafsiran yang sahih, hanyalah sebahagian daripada sikap mukābarah (keangkuhan). Hakikatnya, 

seseorang tidak mampu memahami al-Quran dan hadis tanpa merujuk kepada pandangan mazhab, kecuali 

dia benar-benar seorang mujtahid. 

Banyak lagi contoh lain yang menunjukkan bahawa mazhab amat penting untuk memahami tuntutan 

agama secara sahih dan berdisiplin. Tanpa mazhab, orang awam tidak akan mampu menangkap maksud 

sebenar al-Quran dan hadis, lalu akan tersasar daripada landasan hukum syarak. 

Mazhab yang Diperakui oleh Ulama 

Ulama sepakat memperakui kesahihan mazhab yang empat iaitu Hanafi, Maliki, Syafie dan Hanbali. 

Namun ia tidak menafikan wujudnya mazhab-mazhab lain dalam Islam. Namun dalam konteks amalan 

orang awam, majoriti ulama berpandangan mesti berpegang kepada salah satu dari keempat-empat 

mazhab ini. Bahkan pandangan mazhab-mazhab ini di dahulukan dari pandangan para sahabat.  

Imam al-Nafrawy al-Maliky menegaskan dalam bukunya al-Fawakih al-Dawany (1995):  

ة الأربعة أبي حنيفة ومالك قد انعقد إجماع  المسلمين اليوم على وجوب متابعة واحد من الأئم
وعدم جواز الخروج عن مذاهبهم وإنما حرم تقليد غير   –رضى الله عنه    –والشافعي وأحمد بن حنبل  
أصحابهم وعدم لعدم حفظ مذاهبهم لموت    -مع أن الجميع على هدى-هؤلاء الأربعة من المجتهدين  

 تدوينها
Terjemahan: Telah berlaku ijmak dalam kalangan orang muslimin pada hari ini bahawa 

wajib mengikut mana-mana salah satu mazhab yang empat iaitu mazhab Hanafi, Maliki, 

Syafie dan Hanbali dan tidak harus keluar daripada mazhab mereka. Tidak dibenarkan 

mengikut mazhab-mazhab selain dari yang empat ini (sedangkan kesemua mereka itu di 

atas petunjuk yang benar) adalah kerana mazhab mereka tidak lagi terpelihara kaedahnya 

sama ada kerana pelopornya telah meninggal dunia dan kaedahnya tidak dibukukan. 

Manakala imam al-Juwayny al-Syafi’ie (1997 2/177) pula menyebut: 

أجمع المحققون على أن  العوام ليس لهم أن يتعلقوا بمذاهب أعيان الصحابة رضي الله عنهم بل عليهم 
أن يتبعوا مذاهب الأئمة الذين سبروا ونظروا وبو بوا الأبواب وذكروا أوضاع المسائل وتعرضوا للكلام 

ين وأسوة للمسلمين فإنّ م على مذاهب الأولين والسبب فيه أن  الذين درجوا وإن كانوا قدوة في الد  
خلفهم من أئمة لم يعتنوا بتهذيب مسالك الاجتهاد وإيضاح طرق النظر والجدال وضبط المقال ومن  

 الفقه كفوا من بعدهم النظر في مذاهب الصحابة فكان العامي مأمورا باتباع مذاهب السابرين.
Terjemahan: Para ulama usul al-Fiqh bersependapat mentahkikkan bahawa orang awam 

tidak di benarkan bergantung kepada mazhab para sahabat, sebaliknya mereka perlu 

mengikut mazhab-mazhab imam empat yang telah membedah, meneliti, mengamati dan 

mengklasifikasikan (dalil-dalil hukum) mengikut bab serta telah menggarap isu-isu yang 

timbul berpandukan kepada mazhab-mazhab para sahabat terdahulu. Sebabnya ialah, 

sekalipun mereka yang terdahulu itu mempunyai kemampuan yang tinggi dalam agama 

serta menjadi ikutan seluruh umat Islam namun mereka tidak memurnikan kaedah 



KEWAJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA 
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI 

 52 

berijtihad, tidak menerangkan kaedah pengamatan dalil dan pentarjihannya serta tidak 

mewariskan satu penulisan yang lengkap untuk panduan orang-orang selepas mereka. 

Justeru, imam-imam fikah ini tidak membenarkan orang selepas mereka merujuk terus 

kepada mazhab sahabat, bahkan orang awam disuruh untuk mengikuti mazhab imam-

imam fikah ini.    

Manakala imam Ibn Rajab al- Hanbaly (1418H: 33-34) dalam kitabnya al-Radd ‘ala Man ittab’a ghayr 

al-Mazahib al-Arba’ah berkata: 

فإن قيل: نحن نسلم  منع عموم الن اس من سلوك طريق الاجتهاد لما يفضي ذلك أعظم الفساد لكن 
لا نسلم  منع  تقليد إمام متبع من أئمة المجتهدين غير هؤلاء الأئمة المشهورين قيل: قد نبهنا علة المنع 

لم يقولوه أو فهم   من ذلك وهو أن  مذاهب غير هؤلاء لم تشتهر ولم تنضبط فربما نسب إليهم ما
عنهم ما لم يريدوه وليس لمذاهبهم من يذب  عنها وينبه على ما يقع من الخلل فيها  بخلاف هذه 

 المذاهب المشهورة.
Terjemahan: Jika di katakan “kami bersetuju orang awam dilarang berijtihad kerana 

perkara itu akan mengundang keburukan yang besar. tetapi kami tidak bersetuju menegah 

mereka daripada bertaqlid kepada mana-mana imam selain imam empat mazhab ini”. 

Maka dijawab: “kami telah menyatakan sebab tegahan tersebut iaitu mazhab-mazhab 

selain empat mazhab ini tidak masyhur dan tidak memiliki disiplin ilmu yang tersusun”. 

Maka boleh jadi suatu pandangan itu dinisbahkan kepada mereka sedangkan mereka tidak 

mengatakannya, atau sesuatu pandangan itu difahami di luar maksud yang dikehendaki 

oleh pelopor mazhab. Mazhab-mazhab mereka juga tidak ada orang yang akan membela 

atau menegur jika wujud apa apa pandangan yang asing. Ini sangat berbeza dengan empat 

mazhab yang masyhur ini. 

Manakala Ali Haidar al-Hanafy (1991) ketika mensyarahkan fasal 16 dari Majallat al-Ahkam al-

‘Adliyyah berkenaan al-Ijtihad La Yanqudhu bi al-Ijtihad berkata: 

إن  للمجتهد شروطا  وصفات معينة في كتب أصول الفقه فلا يقال للعالم مجتهد ما لم يكن حائزا  
الاجتهاد خوفا  من على تلك الصفات ومع ذلك فالمتأخرون من الفقهاء قد أجمعوا على سد  باب 

 .)المذاهب الأربعة( قد ورد فيها ما فيه الكفايةتشتت الأحكام ولأن  المذاهب الموجودة وهي  
Terjemahan: Seorang mujtahid perlu kepada syarat dan sifat tertentu seperti yang 

dinyatakan dalam kitab Usul al-Fiqh. Oleh itu tidak boleh seorang alim dipanggil 

mujtahid sehinggalah ia memenuhi syarat dan sifat tersebut. Dalam masa yang sama para 

fukaha muta’akhkhirin bersependapat menutup pintu ijtihad kerana kekhuatiran dari 

perselisihan hukum sedangkan mazhab-mazhab yang ada ini telah mencukupi.   

  Ini berbeza jika mereka dari golongan ittiba’. mereka boleh keluar dari empat mazhab utama ini sekiranya 

mengetahui pandangan siapa yang diikuti dan memenuhi syarat-syarat kemaslahatan tertentu dengan tidak 

berasaskan ‘tatabbu’ al-rukhas’. 

Bolehkah kita mengikut mana-mana mazhab yang kita suka atau berpindah mazhab sesuka hati?  

Pada asasnya, sebagaimana dibincangkan sebelum ini, menurut pandangan Jumhur Ulama, seseorang 

yang tidak mencapai darjat mujtahid wajib atau sekurang-kurangnya perlu bertaklid kepada mana-mana 

imam mujtahid. Mereka bebas memilih imam yang diyakini ilmunya. Bahkan harus hukumnya mengikuti 

imam yang mafdhūl (tarafnya lebih rendah) walaupun terdapat imam yang faḍīl (lebih utama). Para 

sahabat Rasulullah SAW juga pernah meminta fatwa antara satu sama lain dan mengamalkan fatwa 

tersebut meskipun darjat keilmuan mereka berbeza (Muhammad Hasan Hito, 2021; Edris, 2018). 



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025 
 

 53 

Walau bagaimanapun, orang awam dianjurkan untuk melazimi satu mazhab tertentu supaya amalannya 

berada dalam disiplin ilmu yang kukuh dan teratur. Mazhab merupakan satu sistem ilmu yang lengkap 

dan tersusun; mencampuradukkan pandangan pelbagai mazhab secara tidak berdisiplin boleh merosakkan 

struktur hukum, membuka ruang mengikuti hawa nafsu dan akhirnya menjerumuskan seseorang ke dalam 

kefasiqan. Ia juga mampu meruntuhkan asas-asas agama. Contohnya, seseorang mengambil pandangan 

Mazhab Hanafi dalam isu keizinan wali tidak diperlukan untuk perkahwinan, kemudian mengambil 

pandangan Mazhab Maliki dalam isu tidak memerlukan saksi. Menggabungkan kedua-dua pandangan ini 

boleh membawa kepada kesan yang menyerupai zina, kerana seluruh rukun dan syarat nikah tidak 

dipenuhi. 

Ibn al-Ṣalāḥ (1407H) menyebut dalam fatwanya: 

 ومن تتبع ما اختلف فيه العلماء وأخذ بالرخص من أقاويلهم تزندق أو كاد
Terjemahan: sesiapa yang mengikut-ngikut perbezaan pandangan ulama dan memilih 

pandangan yang ringan diantaranya ia fasiq atau hampir kepada fasiq. 

Namun demikian, kerana ulama bukan maksum, mereka juga tidak terlepas daripada kemungkinan 

melakukan kesilapan. Oleh itu, seorang muqallid dibenarkan berpindah mazhab sekiranya ia 

berpandangan bahawa dalil mazhab baharu lebih kuat dan lebih meyakinkan. Asas perpindahan mazhab 

mestilah kerana kekuatan dalil, bukan semata-mata kerana mencari rukhsah. Hal ini dibenarkan apabila 

muqallid tersebut tergolong dalam kategori ahl al-naẓar (golongan ittibā‘). Ia tidak bermaksud orang 

awam memadai dengan taklid semata-mata; bahkan mereka perlu sentiasa menambah ilmu sehingga 

mampu memahami asas dalil atau sekurang-kurangnya menilai kewajaran pandangan yang diikuti. 

Dalam masa yang sama, ruang ijtihad tidak boleh dibuka seluas-luasnya sehingga sesiapa sahaja berasa 

layak berijtihad. Ini akan membawa kerosakan serta meruntuhkan disiplin ilmu yang dibina oleh para 

ulama silam. 

Pemikiran “La Mazhaby” dalam Konteks Era Globalisasi dan Digitalisasi 

Istilah “La Mazhaby” mempunyai pelbagai tafsiran, namun secara literalnya ia merujuk kepada golongan 

yang tidak berpegang kepada mana-mana mazhab. Dalam konteks praktikal, istilah ini boleh dikelaskan 

kepada dua kategori: 

Golongan yang menolak mazhab secara total 

Golongan ini beranggapan bahawa memahami Islam mestilah terus daripada al-Quran, hadis, ijmak atau 

qiyas tanpa merujuk kepada mana-mana mazhab (al-Buty, 2005). Pandangan ini bercanggah dengan 

pendirian jumhur ulama dan tidak praktikal pada zaman kini. Menolak mazhab secara keseluruhan 

mengakibatkan seseorang itu tidak mampu memahami nas al-Quran dan hadis dengan tepat serta tidak 

mengetahui kaedah istinbāṭ hukum. Golongan ini terdedah kepada kesesatan dan dianggap membawa satu 

bentuk bid‘ah yang sangat berbahaya. 

Golongan yang tidak menolak mazhab tetapi tidak mahu terikat dengan mana-mana mazhab 

Golongan ini mengakui bahawa mereka tidak mampu memahami nas secara langsung dan tidak 

mengambil hukum terus daripada al-Quran dan hadis. Namun, mereka menolak untuk komited kepada 

mana-mana mazhab tertentu. Secara praktikal, mereka cenderung memilih mana-mana pandangan yang 

selari dengan kecenderungan pemikiran atau hawa nafsu mereka. Apabila mereka tidak menemukan 

pandangan yang sesuai dalam mana-mana mazhab, mereka kadangkala kembali kepada pendekatan 

pertama, iaitu berijtihad sendiri tanpa kelayakan. 

Menurut pengamatan penulis, golongan kedua lebih dekat kepada pemikiran liberalisme Islam. 

Liberalisme menekankan kebebasan individu, kebebasan berfikir, kebebasan memilih dan menolak 

sebarang bentuk kekangan—termasuk kekangan bermazhab. Mereka berpendapat bahawa kerajaan tidak 

boleh memaksa penggunaan mana-mana mazhab dalam perundangan, dan setiap individu berhak memilih 

pandangan yang selari dengan kehendaknya. Pemikiran ini membuka ruang kepada perpecahan umat, 

menggugat keharmonian sosial dan menjejaskan penyatuan hukum dalam masyarakat. 



KEWAJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA 
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI 

 54 

Dalam era globalisasi dan digitalisasi, perkembangan teknologi kecerdasan buatan (AI) membolehkan 

orang awam mengakses pelbagai maklumat agama dengan sangat mudah. Aplikasi AI mampu menjana 

jawapan hukum secara segera tanpa sempadan mazhab. Walaupun dari satu sudut ia memudahkan 

pemahaman asas agama, kerisauan besar ialah kewujudan maklumat yang tidak ditapis, tidak berautoriti 

dan tidak berdisiplin. 

Fenomena ini membuka ruang luas kepada pemikiran “La Mazhaby” kerana pengguna boleh membuat 

pilihan hukum tanpa manhaj dan tanpa kawalan. Maka, menurut pandangan penulis, pihak berkuasa 

agama perlu menggubal garis panduan khusus bagi penggunaan AI sebagai rujukan hukum syarak. Selain 

itu, pembinaan satu pangkalan data (big data) berautoriti yang mengandungi pandangan mu‘tabar dan 

fatwa rasmi adalah sangat diperlukan agar masyarakat memperoleh jawapan yang sahih dan autentik. 

Secara tradisinya, umat Islam di Malaysia mengamalkan pendekatan bermazhab dalam memahami 

hukum-hakam fikah, dengan Mazhab Syāfi‘ī sebagai mazhab utama. Walaupun wujud sebahagian kecil 

masyarakat yang mengamalkan mazhab lain, hal ini tidak menimbulkan kebimbangan kerana mereka 

tetap berada dalam kerangka disiplin mazhab. Bahaya sebenarnya timbul apabila muncul segolongan kecil 

dalam kalangan ahli agama yang menolak konsep mazhab secara asas. Golongan ini berpendapat bahawa 

seseorang perlu memahami Islam terus daripada sumber asal—al-Quran, hadis dan pandangan sahabat—

serta mendakwa bahawa Islam lebih luas daripada mazhab. Kedudukan mereka sebagai tokoh agama 

menyebabkan pandangan seperti ini mudah mempengaruhi masyarakat awam. 

Dalam konteks ini, Khadanjy menyatakan (al-Buty, 2005): 

به واجب لا يعدل فحيث وجد نص الكتاب والسنة وأقوال الصحابة رضي الله تعالى عنهم فالأخذ  
 .عنه إلى أقوال العلماء

Terjemahan: Apabila terdapat nas al-Quran, sunnah Nabi SAW, dan pandangan para 

sahabat r.a., maka wajib berpegang kepada ketiga-tiga sumber ini dan tidak perlu merujuk 

kepada pandangan ulama. 

Walaupun ungkapan ini kelihatan benar dari satu sudut, ia hanya sesuai bagi generasi sahabat yang hidup 

bersama Nabi SAW dan menyaksikan penurunan ayat-ayat al-Quran. Mereka mengetahui konteks 

turunnya ayat, memahami latar belakang peristiwa, serta dapat menangkap makna tersurat dan tersirat 

daripada nas. Keadaan ini tidak lagi berlaku pada zaman kita hari ini yang telah berjarak lebih 1400 tahun 

daripada era kenabian. 

Pandangan Khadanjy jelas tidak berpijak pada realiti. Majoriti umat Islam tidak menguasai bahasa Arab, 

apatah lagi memahami al-Quran dengan disiplin ilmunya yang sangat kompleks. Al-Quran dan hadis 

bukan sekadar teks Arab biasa; ia sarat dengan nilai balaghah, uslub tinggi, dan kehalusan makna yang 

tidak mampu ditangkap kecuali oleh mereka yang memiliki kelayakan. Bahkan orang Arab jahiliah sendiri 

tidak mampu menandingi gaya bahasanya, sebagaimana dicabar oleh Allah SWT dalam al-Quran. 

Bagi memahami al-Quran dan sunnah, para ulama telah menggariskan manhaj dan kaedah yang disusun 

dalam disiplin mazhab. Mazhab bertindak memelihara pemikiran seseorang daripada berfikir secara bebas 

tanpa panduan dan sempadan ilmu. Menolak mazhab dan hanya bergantung kepada al-Quran serta hadis 

semata-mata adalah sangat berbahaya kerana: 

i. Membuka ruang kepada penafsiran bebas tanpa ilmu: Apabila seseorang menganggap dirinya 

bebas memahami nas tanpa panduan mazhab, maka ia sebenarnya membebaskan diri daripada 

struktur agama. Majoriti umat Islam tidak mampu memahami nas tanpa disiplin yang telah 

digariskan ulama sepanjang zaman. 

ii. Mendorong kepada perpecahan umat: Jika setiap individu berhak mentafsir agama mengikut 

kefahamannya sendiri, wujudlah pelbagai amalan yang bercanggah antara satu sama lain. Sikap 

ekstrem mempertahankan pandangan sendiri akan menimbulkan perpecahan yang sukar 

dikendalikan. 



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025 
 

 55 

iii. Menggalakkan ijtihad tanpa kelayakan: Menyeru umat Islam berijtihad secara langsung tanpa 

kemampuan, pengetahuan, atau syarat-syarat yang diperlukan hanya akan membawa kerosakan. 

Inilah antara sebab utama mengapa ulama silam menutup pintu ijtihad pada skala yang luas. 

iv. Salah faham bahawa mazhab menyebabkan perpecahan: Tuduhan bahawa mazhab menjadi punca 

perpecahan adalah tidak benar. Yang salah ialah sikap taasub buta, terlalu keras berpegang pada 

pendapat sendiri, atau memaksa orang lain mengikuti pandangan tertentu. Kaedah fiqh 

mengajarkan: 

 لا ي نكر المختلف فيه وإنما ي نكر المتفق عليه.
Terjemahan: Tidak diingkari perkara yang diperselisihkan, tetapi yang diingkari ialah perkara 

yang disepakati. 

v. Membuka pintu liberalisme dalam pentafsiran agama: Menolak bermazhab membawa kepada 

penafsiran nas berdasarkan logik dan kecenderungan diri. Ini sejajar dengan ciri-ciri pemikiran 

liberalisme yang bertentangan dengan prinsip Islam. 

vi. Menggunakan alasan tidak bermazhab untuk menolak ajaran agama: Golongan anti-mazhab 

sering menjadikan alasan “kembali kepada al-Quran dan hadis” sebagai strategi untuk lari 

daripada kewajipan agama, menuruti hawa nafsu, atau memenuhi kepentingan tertentu. 

Kesimpulan 

Umat Islam telah mengamalkan pendekatan bermazhab sepanjang sejarah mereka dan melalui kerangka 

inilah tamadun Islam terbina. Mazhab Syāfi‘ī, sebagai contoh, telah melalui proses pembentukan, 

penelitian, pemurnian dan pengembangan selama hampir seribu tahun. Dengan manhaj yang kukuh dan 

diiktiraf ulama sepanjang zaman, mazhab memiliki kemampuan untuk menangani perubahan semasa dan 

isu-isu baharu. Menolak mazhab atas alasan ingin kembali kepada amalan salaf sebenarnya membuka 

ruang kepada kekeliruan, salah faham dan berhukum dengan hawa nafsu. Tanpa mazhab, umat Islam akan 

kehilangan bimbingan metodologis yang diperlukan untuk memahami al-Quran dan hadis secara sahih, 

tersusun dan berdisiplin. 

Rujukan 

‘Alī Ḥaydar. (1991). Durar al-ḥukkām fī sharḥ majallat al-aḥkām. Dār al-Jīl. 

Ahmad al-Sawy al-Maliky. (n.d.). Hāshiyah al-Sāwī ‘alā al-Sharḥ al-Ṣaghīr. Dār al-Ma‘ārif. 

Ahmad ibn Ḥanbal. (2001). Musnad Aḥmad (S. al-Arna’ūth, Ed.). Mu’assasah al-Risālah. 

al-Asyqar, U. S. (2007). Al-madkhal ilā dirāsat al-madhāhib wa al-madāris al-fiqhiyyah. Dār al-Nafā’is. 

al-Bayānūnī, M. A. F. (1985). Dirāsāt fī al-ikhtilāfāt al-fiqhiyyah: Ḥaqīqatuhā, nash’atuhā, asbābuhā, 

al-mawāqif al-mukhtalifah minhā. Dār al-Salām. 

al-Būṭī, S. R. (2005). Al-lā madhhabiyyah akhtar bid‘atin tuhaddidu al-sharī‘ah al-Islāmiyyah. Maktabah 

al-Fārābī. 

al-Juwaynī, ‘A. M. ‘A. Y. M. (1997). Al-burhān fī uṣūl al-fiqh. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Syahrastānī, A. F. M. A. K. (1990). Al-milal wa al-niḥal. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Zanāṭī, M. ‘A. K. (n.d.). Raḥmat al-ummah fī ikhtilāf al-a’immah. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Edris, M. M. A. M. (2018). أثر مستقبل اختلاف الفتوى على تطبيق المنتجات المالية في المصارف الإسلامي ة: Future impact 

of difference of fatwa on the application of financial products in Islamic banks. Malaysian 

Journal of Syariah and Law, 6(1), 259-292. https://doi.org/10.33102/mjsl.vol6no1.98  

Ensiklopedia aliran dan mazhab di dunia Islam. (2022). Pustaka al-Kauthar. 

Ethmane, A. Y. (2019). الأثر العقدي والسياسي في انقراض المذهب الفقهي بالغرب الإسلامي والأندلس : The theological 

and political effects of extinction of fiqh madhab (juristic doctrine): A study of the extinct 

madhahib in the Islamic west and Al-Andalus. Malaysian Journal of Syariah and Law, 7(1), 109-

123. https://doi.org/10.33102/mjsl.v7i1.157 

Ibn Ḥazm, M. A. A. S. (1997). Al-muḥallā sharḥ al-mujallā. Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Ibn Mājah. (n.d.). Sunan Ibn Mājah (M. F. A. al-Bāqī, Ed.). Dār Iḥyā’ al-Kutub al-‘Arabiyyah. 

Ibn Rajab al-Ḥanbalī, Z. A. R. A. (1997). Al-radd ‘alā ghayr al-madhāhib al-arba‘ah. Dār ‘Ālim al-

Fawā’id. 

https://doi.org/10.33102/mjsl.vol6no1.98
https://doi.org/10.33102/mjsl.v7i1.157


KEWAJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA 
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI 

 56 

Ibn Ṣalāḥ, ‘U. ‘A. R. (1987). Fatāwā Ibn Ṣalāḥ (M. A. A. al-Qādir, Ed.). Maktabah al-‘Ulūm wa al-

Ḥikam. 

Jabatan Mufti Negeri Pulau Pinang. (2017). Bahaya anti mazhab. Jabatan Mufti Negeri Pulau Pinang. 

Kamus al-Ma’any. (n.d.). “Kamus al-Ma’any”. https://www.almaany.com/ar/dict/ar-

ar/%D9%85%D8%B0%D9%87%D8%A8/ 

Kamus Besar Dewan Arab-Melayu. (2015). Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Maḥmūd Muṣṭafā ‘Abbūd Ḥarmusy. (2011). Ghāyat al-ma’mūl fī tawḍīḥ al-furū‘ li al-uṣūl. Dār al-Fatḥ. 

Muḥammad ‘Uthmān Syubayr. (2022). Manāhij al-fuqahā’ fī istinbāṭ al-aḥkām. Dār al-Nafā’is. 

Muḥammad Ḥasan Hītū. (2021). Al-wajīz fī uṣūl al-tashrī‘ al-Islāmī. Dār al-Muṣṭafā. 

Muṣṭafā Sa‘īd al-Khin. (2000). Athar al-ikhtilāf fī al-qawā‘id al-uṣūliyyah fī ikhtilāf al-fuqahā’. 

Mu’assasah al-Risālah. 

Nafrawī, A. G. S. (1995). Al-fawākih al-dawānī ‘alā risālat Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī. Dār al-Fikr. 

Nāṣir al-‘Aql. (n.d.). Mujmal uṣūl ahl al-sunnah. Dār al-Ṣafwah. 

Nawwār ibn al-Syilī. (2010). Naẓariyyat al-takhrīj fī fiqh al-Islāmī. Dār al-Bashā’ir al-Islāmiyyah. 

Nur Abd. Judly. (2009). Manāhij al-fuqahā’ al-arba‘ah. Dār al-Tajdīd. 

 

 

https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/%D9%85%D8%B0%D9%87%D8%A8/
https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/%D9%85%D8%B0%D9%87%D8%A8/

