Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal

(QLEXFORENSICA

Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025
CFORSJ Journal

KEWAJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN
“LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA GLOBALISASI DAN

DIGITALISASI

THE OBLIGATION TO ADHERE TO A SCHOOL OF THOUGHT: UNDERSTANDING THE RISKS
OF “LA MAZHABY” THINKING IN THE CONTEXT OF GLOBALISATION AND DIGITALISATION

ML ykman Abdul Mutalib, “"Wan Abdul Fattah Wan Ismail, '-VAhmad Syukran Baharuddin,
'Baidar Mohammed Mohammed Hassan, 'Setiyawan Gunardi, ""Zulfagar Mamat & """Hasnizam Hashim

iFaculty of Syariah and Law, Universiti Sains Islam Malaysia, 71800, Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia
iCentre of Research for Figh Forensics and Judiciary (CFORSJ), Faculty of Syariah and Law, Universiti Sains Islam Malaysia,

71800, Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia

_ iResearch Fellow, Magasid Institute, United States of America (USA)
Vinternational Advisory Board Member, Mejellat Al-Afaq wa Al-Maarif (JSKP), Faculty of Humanities, Islamic Sciences and
Civilization, University Amar Telidji of Laghouat, BP 37G, Road of Ghardaia, 03000 Laghouat, Algeria

Article history:

Submission date: 1 September 2025
Received in revised form: 8 October 2025
Acceptance date: 1 December 2025
Available online: 5 December 2025

Keywords:

Madhhab, the dangers of la mazhaby, the
era of globalisation, mazhab, bahaya la
mazhaby, era gobalisasi

Funding:

This research did not receive any specific
grant from funding agencies in the public,
commercial, or non-profit sectors.

Competing interest:
The author(s) have declared that no
competing interests exist.

Cite as:

Isman, I., & Shohib, M. W. (2025).
Kewajipan berpegang kepada mazhab:
memahami bahaya pemahaman “la
mazhaby” dalam konteks masyarakat era
globalisasi dan digitalisasi: The obligation to
adhere to a school of thought: Understanding
the risks of “la mazhaby” thinking in the
context of globalisation and digitalisation.
LexForensica: Forensic Justice And Socio-
Legal Research Journal, 2(2), 44-56.
https://doi.org/10.33102/bn4rt117

© The authors (2025). This is an Open
Access article distributed under the terms of
the Creative Commons Attribution (CC BY
NC) (http://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/), which permits non-commercial re-
use, distribution, and reproduction in any
medium, provided the original work is
properly cited. For commercial re-use, please
contact penerbit@usim.edu.my.

SDG Elements:
Quality Education

QuALITY
EDUCATION

L]

*Corresponding Author: lukman@usim.edu.my

ABSTRACT

In this study, the term madhhab refers to a school of thought or a
particular framework of legal reasoning developed through a distinct
methodology, approach, and scholarly discipline. Emerging in the
early first century Hijri, the madhhab tradition expanded significantly
and reached its maturity by the end of the third century Hijri. The four
major Sunni madhahib—Hanafi, Maliki, Shafi‘i, and Hanbali—remain
influential to this day. Over several centuries, the development of
madhhab-based scholarship gave rise to a highly systematic and
integrated methodology of legal derivation (istinbat al-ahkam). In the
contemporary era of information revolution, religious knowledge has
become easily accessible at one’s fingertips. The convenience of the
internet and artificial intelligence (Al) has led to a decline in traditional
text-based learning, particularly the reading of classical furath works.
Consequently, many learners increasingly rely on online platforms that
offer instant answers, often neglecting the essential legacy of Islamic
legal scholarship—namely, the methodological framework of the
fugaha’ in deriving legal rulings. This leads to a weakening of
madhhab identity and an unanchored approach to understanding
Islamic law. This paper examines the importance of adhering to a
madhhab and the dangers of combining rulings from multiple
madhahib without proper scholarly methodology. The findings
indicate that abandoning madhhab-based discipline may cause
individuals to drift into misconceptions under the pretext of returning
to the salaf al-salik, while in reality exposing them to the risk of
issuing rulings based on personal inclinations due to their inability to
derive legal rulings accurately from the primary sources.

44


mailto:lukman@usim.edu.my
https://doi.org/10.33102/bn4rt117
https://doi.org/10.33102/fxynbg78
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:penerbit@usim.edu.my

LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025

Abstrak

Mazhab dalam konteks kajian ini merujuk kepada aliran pemikiran atau kerangka pandangan dalam
persoalan hukum yang terbina melalui metodologi, pendekatan dan disiplin ilmu yang tersusun. Bermula
kemunculannya pada awal kurun pertama Hijrah, tradisi bermazhab berkembang secara signifikan dan
mencapai tahap kematangan pada akhir kurun ketiga Hijrah. Antara mazhab fikah yang terus kekal
berpengaruh hingga kini ialah Mazhab Hanafi, Maliki, Syafi‘i dan Hanbali. Perkembangan ilmu
berasaskan mazhab pula berlangsung secara berterusan selama ratusan tahun sehingga membentuk satu
manbhaj istinbat hukum yang sistematik, terperinci dan sangat bersepadu. Dalam era revolusi maklumat
hari ini, ilmu agama khususnya boleh dicapai dengan mudah hanya melalui hujung jari. Kemudahan
internet dan teknologi kecerdasan buatan (Al) mengakibatkan budaya pembelajaran berkitab semakin
berkurangan, apatah lagi merujuk kepada karya-karya turath ulama silam. Keadaan ini mendorong
sebahagian pengkaji dan masyarakat untuk bergantung kepada sumber segera di alam maya, sehingga
mengabaikan satu elemen penting dalam tradisi keilmuan Islam, iaitu manhaj fugaha’ dalam mengistinbat
hukum. Natijahnya, berlakulah krisis jati diri dalam bermazhab dan kecenderungan untuk memahami
agama secara terpisah daripada disiplin ilmu yang sahih. Kajian ini membincangkan kepentingan
berpegang kepada mazhab serta bahaya mencampuradukkan pandangan mazhab tanpa panduan
metodologi yang betul. Hasil kajian mendapati bahawa meninggalkan mazhab boleh menyebabkan
seseorang terperangkap dalam prasangka salah kononnya untuk kembali kepada amalan salaf al-salih,
sedangkan hakikatnya ia berpotensi membawa kepada berhukum dengan hawa nafsu akibat
ketidakmampuan mengistinbat hukum daripada dalil-dalil syarak secara tepat.

Pengenalan

Pada zaman Rasulullah SAW, aliran mazhab sama sekali tidak wujud kerana Baginda merupakan satu-
satunya sumber autoritatif dalam penetapan hukum selain al-Quran. Sebarang perselisihan yang timbul
dalam kalangan para sahabat akan terus dirujuk kepada Baginda SAW, dan Baginda memberikan
keputusan muktamad terhadap permasalahan tersebut. Pada zaman sahabat, mereka tinggal berdekatan
antara satu sama lain dan mudah berhubung; justeru, sekiranya berlaku perbezaan pandangan, mereka
dapat berbincang dan mencapai kata sepakat dengan cepat. Kalaupun wujud perbezaan pandangan, ia
hanyalah bersifat individu dan tidak membentuk aliran pemikiran yang tersusun. Oleh itu, pada peringkat
ini, aliran mazhab dalam bentuk institusi atau manhaj formal belum wujud (Nur Abd. Judly, 2009).

Perkembangan mazhab fikah secara teknikal bermula pada akhir kurun pertama dan awal kurun kedua
Hijrah apabila lahir beberapa manhaj figh setempat seperti Figh Hijaz yang dipimpin oleh tokoh Tabi‘in
besar, antaranya Imam Sa‘id ibn al-Musayyab (15H-94H) serta fugaha’ al-sab‘ah. Figh Kufah pula
dipelopori oleh Imam Ibrahim al-Nakha‘1 (47H-96H), manakala aliran figh di Syam dipimpin oleh Imam
al-Awza‘1 (88H-157H). Ketiga-tiga aliran ini berkembang dengan pendekatan metodologi yang tersendiri,
di samping memperlihatkan kesamaan dan perbezaan dalam manhaj pengeluaran hukum (al-Asyqar,

2007).

Aliran-aliran pemikiran ini terus berkembang pesat memasuki kurun ketiga Hijrah sehingga membawa
kepada kemunculan pelbagai mazhab fikah, sama ada berskala kecil mahupun besar. Kemunculan mazhab
bukan sekadar berkait dengan nama atau tokoh pengasasnya semata-mata, tetapi berdiri di atas manhaj
yang tersusun rapi serta telah melalui proses pengujian, penapisan, dan pemurnian yang teliti sepanjang
zaman. Antara mazhab fikah yang kekal berpengaruh dan termasyhur sehingga kini ialah Mazhab Hanafi,
Maliki, Syafi‘i, dan Hanbali.

Kelahiran mazhab-mazhab ini dipengaruhi oleh pelbagai faktor. Antaranya ialah perbezaan geografi dan
demografi masyarakat, keterbatasan sumber hukum di sesetengah wilayah, variasi ‘urf dan adat setempat,
serta dinamika sosial yang pesat dan rencam, termasuk interaksi silang budaya dan agama. Faktor-faktor
ini secara tidak langsung membentuk pendekatan berbeza dalam beristinbat hukum. Daripada latar
tersebut, muncul pula faktor-faktor langsung yang mengukuhkan kewujudan mazhab, antaranya (al-
Bayantini, 1985):

45



KEWAIJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI

i.  Perbezaan pandangan dalam menerima atau menolak sesuatu hadis, serta dalam menilai kekuatan
dan kesahihannya;

11. Perbezaan tafsiran terhadap sesuatu nas al-Quran atau sunnah;
iii.  Perbezaan dalam menetapkan kaedah pertarjihan apabila berlaku pertentangan dalil;
iv.  Perbezaan dalam menentukan sumber hukum dan kaedah istinbat hukum yang digunakan.

Islam sebagai agama yang dinamik dan progresif sentiasa bersedia menghadapi perubahan zaman kerana
memiliki sumber hukum yang unik—sebahagiannya bersifat tetap dan rigid, manakala sebahagian lain
bersifat anjal dan fleksibel. Keunikan kombinasi ini memastikan Islam kekal relevan dan sesuai diamalkan
pada setiap masa dan di setiap tempat.

Definisi Mazhab

Perkataan mazhab dari sudut bahasa berasal daripada kata dasar <42 (dzahaba) yang membawa beberapa
makna, antaranya “jalan” atau “tempat yang menjadi tujuan orang ramai” (al-Asyqar, 2007). Ahmad al-
Saw (t.th.) menjelaskan bahawa “Au swaall (33 IS «ladl) Jas Jua¥l & 8 34l” yang bermaksud: mazhab
pada asalnya ialah tempat berjalan, seperti jalan yang dapat dilihat dengan pancaindera. Dalam Lisan al-
‘Arab (Ibn Manziir, 1992), mazhab juga didefinisikan sebagai L= siall, iaitu tempat bersuci daripada hadas.

Istilah mazhab turut digunakan dalam hadis yang diriwayatkan oleh al-Mughirah ibn Shu‘bah, apabila
beliau menyatakan:

Terjemahan: Aku pernah bermusafir bersama Rasulullah SAW. Apabila Baginda ingin
pergi ke al-mazhab (tempat qada’ hajat), Baginda akan menuju ke tempat yang jauh
daripada pandangan orang ramai. Lalu Baginda bersabda: ‘Wahai Mughirah, bawakan
aku air’.

(Musnad Ahmad, 2001)

Perkataan mazhab dalam hadis ini difahami sebagai tempat qada’ hajat, iaitu tempat yang dituju seseorang
apabila mempunyai keperluan tertentu. Penggunaan istilah ini kemudiannya berkembang daripada makna
yang bersifat fizikal (tangible) kepada penggunaan yang lebih abstrak (intangible). Dalam Kamus Besar
Dewan Arab-Melayu (2015), mazhab ertinya “pendapat” atau “iktikad”. Oleh itu, dalam konteks
perbincangan ini, mazhab merujuk kepada “jalan atau pendekatan yang diikuti oleh seorang imam dalam
membentuk hukum-hukum ijtihadiyyah.”

Dari sudut istilah pula, al-Asyqar (2007) mendefinisikan mazhab sebagai jalan yang dilalui oleh seseorang
atau kelompok dalam kehidupan mereka, sama ada dalam urusan akidah, akhlak, atau hukum-hakam.
Prof. Dr. Muhammad ‘Uthman Syubayr (2022) dan Dr. Nawwar al-Syil1 (2010) pula mendefinisikan
mazhab sebagai suatu bentuk ikutan terhadap hukum-hakam syarak dalam isu-isu tertentu yang
dinisbahkan kepada mana-mana imam tertentu. Frasa “dalam masalah tertentu” dalam definisi ini merujuk
kepada permasalahan ijtihadiyyah yang menjadi identiti atau penanda aras kepada sesuatu mazhab.
Dengan demikian, isu-isu yang disepakati secara umum tidak dinamakan sebagai pandangan mazhab,
seperti kewajipan solat lima waktu atau kefarduan puasa Ramadan; hal ini kerana semua mazhab
menerima kewajipan tersebut secara mutlak.

Sebaliknya, sesuatu pandangan hanya dianggap sebagai “pandangan mazhab” apabila ia berkaitan isu
yang diperselisihkan dan mempunyai manhaj tertentu di belakangnya. Contohnya, hukum kewajipan solat
witir menurut Mazhab Hanafi atau keperluan al-dalk (menggosok/menyelat anggota) dalam wuduk dan
mandi menurut Mazhab Maliki. Isu-isu seumpama inilah yang dimaksudkan sebagai “permasalahan
khusus” bagi setiap mazhab.

Berdasarkan keseluruhan pandangan ini, dapat dirumuskan bahawa mazhab secara teknikal merujuk
kepada suatu kerangka pemikiran hukum atau himpunan pandangan ijtihadiyyah yang terbentuk melalui
keyakinan terhadap hukum-hukum amaliah, disusun dalam satu manhaj yang komprehensif, saling berkait
secara ilmiah, dan akhirnya membentuk satu aliran pemikiran yang tersusun.

46



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025

Skop Bermazhab

Istilah mazhab dalam Islam secara literalnya boleh dibahagikan kepada tiga kategori utama, iaitu mazhab
akidah, fikah dan tasawuf, selaras dengan pembahagian dalam hadis Jibril a.s. mengenai iman, Islam dan
ihsan. Walau bagaimanapun, penggunaan istilah mazhab dalam erti istilah yang lebih khusus merujuk
kepada persoalan fikah sahaja (Nasir al-‘Aql, t.th.). Sebaliknya, kelompok atau aliran pandangan ulama
dalam isu akidah biasanya dirujuk sebagai firag, manakala dalam persoalan tasawuf istilah yang
digunakan ialah tarekat.

Walaupun demikian, dalam penggunaan umum, perkataan mazhab kadangkala turut digunakan untuk
merujuk kepada ketiga-tiga kategori tersebut sebagai gambaran pola pemikiran tertentu. Hal ini
disebabkan oleh sifat mazhab itu sendiri yang merujuk kepada suatu bentuk sistem pemikiran yang
tersusun dengan manhaj yang lengkap dalam urusan hukum-hakam amaliah ijtihadiyyah. Frasa “manhaj
yang bersistematik dan lengkap” secara tidak langsung mengecualikan aspek tasawuf daripada pengertian
mazhab dalam erti istilah, manakala frasa “amaliah ijtihadiyyah” mengecualikan aspek akidah atau
tauhid daripada maksud mazhab secara teknikal. Oleh itu, perbincangan kertas ini secara khusus
menumpukan kepada kedudukan mazhab dalam konteks fikah semata-mata tanpa melibatkan aliran
pemikiran akidah atau amalan tarekat.

Mazhab fikah, sebagaimana dihuraikan sebelum ini, mula muncul pada akhir kurun pertama Hijrah atau
awal kurun kedua. Ia berkembang pesat dan mencapai zaman kegemilangannya pada sekitar kurun ketiga
Hijrah, khususnya pada era tabi‘in. Sejarah mencatatkan kewujudan banyak mazhab fikah pada zaman
tersebut, namun hanya empat mazhab utama yang kekal berpengaruh hingga ke hari ini, iaitu Mazhab
Hanafi (80H-150H), Maliki (93H-179H), Syafi‘i (150H-204H), dan Hanbali (164H-241H). Kelahiran
dan perkembangan mazhab-mazhab ini dipacu oleh pelbagai faktor dalaman dan luaran. Faktor dalaman
merujuk kepada kaedah dan manhaj istinbat hukum yang digunakan oleh para imam mazhab, manakala
faktor luaran pula berkaitan dengan keadaan persekitaran, budaya, dan geopolitik yang membentuk cara
mereka berfikir serta merespons keperluan masyarakat setempat.

Hukum Bermazhab dalam Islam

Hukum bermazhab dalam Islam berada dalam ruang lingkup perbahasan ulama mengenai konsep ijtihad
dan taglid. Asas perbincangannya ialah persoalan hukum bertaklid, kerana mengikuti sesuatu mazhab
merupakan cabang daripada hukum bertaklid kepada seorang imam tertentu.

Hukum asal bagi setiap Muslim ialah mempelajari hukum-hakam agama melalui sumbernya yang sahih
dan autoritatif. Hal ini ditegaskan oleh Allah SWT dalam firman-Nya:

Terjemahan: Dan janganlah engkau mengikuti sesuatu yang engkau tidak mempunyai
pengetahuan mengenainya; sesungguhnya pendengaran, penglihatan dan hati—semua itu
tetap akan ditanya tentang apa yang dilakukannya.

(Surah al-Isra’, 17:36)

Namun realiti menunjukkan bahawa tidak semua Muslim berkemampuan untuk memahami hukum-
hakam secara langsung daripada sumber asli seperti al-Quran dan hadis. Bahkan, hanya sebahagian kecil
umat Islam yang mencapai tahap tersebut, manakala majoriti tidak mampu beristinbat hukum sendiri. Dari
keperluan praktikal inilah timbul keperluan untuk berpegang kepada mazhab.

Secara ringkas, ulama membahagikan manusia dalam perbahasan ini kepada tiga kategori:

i.  Mujtahid, iaitu mereka yang memiliki kemampuan penuh berijtihad secara mandiri, setelah
memenuhi syarat-syarat ketat yang akan dibincangkan kemudian.

ii.  Golongan al-iftiba ‘, iaitu mereka yang mengikuti pandangan mazhab tertentu dengan mengetahui
dalil dan sumber hukum bagi isu yang diikuti (Jabatan Mufti Negeri Pulau Pinang, 2017).
Muhammad Hasan Hito (2021) menamakan mereka sebagai ahl al-razar.

iii.  Golongan al-mugallid, iaitu mereka yang mengikuti pandangan seorang alim tanpa mengetahui
dalil atau asas hukum tersebut.

47



KEWAIJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI

Dalam konteks perbincangan ini, penulis menggabungkan kategori al-izziba * dan al-mugallid dalam satu
kelompok, kerana kedua-duanya tetap berpegang kepada mazhab kendatipun tahap pengetahuan mereka
berbeza.

Para ulama usul sepakat bahawa sesiapa yang mampu berijtihad dan mengeluarkan hukum secara sahih
berdasarkan dalil, maka wajib baginya berpegang kepada ijtihad sendiri dan haram bertaklid kepada
mazhab lain. Mereka inilah yang digelar mujtahid (Muhammad Hasan Hito, 2021). Adapun bagi mereka
yang tidak mencapai tahap ijtihad—sama ada orang awam atau golongan berilmu yang belum layak
berijtihad (golongan ittiba )—jumhur ulama berpendapat bahawa mereka wajib bertaklid kepada mana-
mana mujtahid, selaras dengan firman Allah SWT:

Terjemahan: Maka bertanyalah kepada orang yang mengetahui, sekiranya kamu tidak
mengetahui.

(Surah al-Isra’, 17:7)

Walaupun wujud sebilangan kecil ulama yang berpendapat bahawa bertaklid kepada mana-mana mazhab
adalah haram, dan umat Islam wajib mengambil hukum secara langsung daripada al-Quran dan sunnah—
seperti pandangan Abu Daud al-Zahirt (201H-270H) dan Ibn Hazm al-ZahirT (384H-456H) (Ibn Hazm,
1997)—pandangan tersebut dianggap janggal dan sukar diaplikasikan terutama dalam konteks zaman
moden. Perbahasan lanjut mengenai pandangan ini akan disentuh dalam subtopik seterusnya.

Dalam keadaan tertentu, apabila timbulnya isu baharu yang tidak pernah berlaku dalam sejarah dan tidak
ditemui nas atau panduan langsung daripada fugaha terdahulu, ulama perlu berijtihad bagi menentukan
hukum. Dalam konteks inilah muncul konsep ijtikad jama ‘T—iaitu ijtihad secara kolektif oleh para ulama
dan pakar dari pelbagai disiplin melalui perbincangan bersama demi menyelesaikan permasalahan
masyarakat. Mereka ini tidak memenuhi syarat sebagai mujtahid mutlak, namun demi maslahah umum,

ijtihad tetap perlu dilakukan berdasarkan kaedah figh:
d Jp YV adsdu VL

Terjemahan: Apa yang tidak dapat dicapai keseluruhannya, janganlah ditinggalkan
keseluruhannya.

Realitinya, perkembangan isu kontemporari tidak pernah terhenti, sedangkan nas-nas syarak terhad dan
berhenti dengan kewafatan Nabi SAW. Contoh paling jelas ialah bagaimana para ulama, pakar perubatan
dan profesional lain bergabung tenaga dalam menangani penularan wabak COVID-19. Situasi ini
menuntut ijtihad kolektif yang memadukan ilmu agama, sains dan maslahah semasa.

Syarat Mujtahid

Seseorang mujtahid perlu memenuhi syarat-syarat tertentu bagi memastikan tidak semua individu boleh
mendakwa dirinya sebagai mujtahid. Proses berijtihad bukanlah tugas mudah atau dapat dilakukan oleh
kebanyakan orang. la menuntut kemampuan ilmu yang sangat tinggi serta keperibadian yang terpuji.
Hakikatnya, hanya sebilangan kecil manusia yang mampu mencapai tahap ijtihad mutlak. Penjelasan
mengenai syarat-syarat ini penting untuk menggambarkan kepada pembaca bahawa berijtihad bukan kerja
ringan dan mustahil dicapai oleh kebanyakan orang; pada masa yang sama ia mengukuhkan hujah bahawa
bermazhab adalah satu keperluan kerana realitinya kita tidak mampu berijtihad secara sendiri.

Para ulama telah menggariskan syarat-syarat tertentu yang melayakkan seseorang bergelar mujtahid.
Perincian syarat-syarat ini dinyatakan dengan jelas dalam kebanyakan karya usul al-figh (Muhammad
Hasan Hito, 2021; Mahmud Mustafa ‘Abbiid Harmusy, 2011). Antara syarat tersebut ialah:

i.  Baligh dan berakal. Seseorang yang belum baligh, sekalipun memiliki kecerdasan luar biasa, tidak
boleh berijtihad kerana pandangannya tidak dianggap kukuh disebabkan ketidakmatangan
umurnya.

48



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025

ii.  Bersifat ‘adalah. Lawan bagi ‘adalah ialah fisq. Seseorang yang berada dalam keadaan fisg tidak
diterima istinbat hukumnya walaupun mempunyai kemahiran dan kepakaran dalam proses
istinbat.

iii.  Memiliki jiwa yang faqih. Seorang mujtahid mesti menjadikan figh sebagai disiplin utama yang
sentiasa diamalkan. la perlu memiliki bakat kefahaman yang tinggi untuk menganalisis isu dan
mengistinbat hukum berdasarkan kaedah-kaedah yang digariskan ulama.

1v.  Menguasai ilmu tafsir dan ‘Ulam al-Quran. Ia mesti mampu mengeluarkan hukum melalui ayat-
ayat al-Quran serta memahami isu-isu berkaitan seperti:

a. nasikh dan mansukh;

b. am dan khas;

c. mutlag dan mugayyad,

d. mujmal dan mufassal,

e. muhkam dan mutasyabih;

f. asbab al-nuzil dan lain-lain.

v.  Menguasai ilmu hadis dan mustalah hadis. Ini tidak bermakna seorang mujtahid perlu menghafaz
semua hadis, tetapi ia mesti mampu merujuk hadis dengan mudah dan mengetahui kedudukannya,
antaranya:

a. sahih, hasan, da ‘if dan mawdhii‘;
b. tarikh al-rijal;
c. ilmujarh wa al-ta ‘dil dan lain-lain.

vi.  Mengetahui ijmak. Ini bagi memastikan perkara yang diijtihadkan tidak termasuk dalam isu yang
telah disepakati oleh umat terdahulu.

vil.  Menguasai ilmu usul al-figh. [lmu ini merupakan asas kepada proses ijtihad. Tanpanya seseorang
tidak mampu mengeluarkan hukum. Seorang mujtahid perlu memahami topik-topik penting
seperti mabahith al-hukm, dalalat al-alfaz, ta ‘arud wa al-tarjih, ijtihad, serta manhaj fugaha’.

viii.  Menguasai Bahasa Arab secara mendalam. Ini termasuk aspek nahu, saraf, balaghah dan gaya
bahasa. Oleh kerana al-Quran dan hadis datang dalam bahasa Arab, seseorang yang mendakwa
dirinya mujtahid tetapi jahil tentang Bahasa Arab adalah dakwaan yang tidak sah dan ditolak.

Berdasarkan syarat-syarat di atas, jelas bahawa untuk menjadi seorang mujtahid yang mampu berdiri
sendiri tanpa merujuk kepada mazhab, seseorang perlu memiliki kelayakan ilmu yang sangat tinggi.
Keperluan intelektual dan moral yang begitu ketat ini menunjukkan bahawa hampir mustahil bagi orang
awam—malah kebanyakan ilmuwan—mencapai tahap ijtihad mutlak.

Selain memenuhi syarat-syarat tersebut, seorang mujtahid juga wajib mematuhi manhaj ijtihad yang
digariskan oleh mazhabnya sebagai suatu bentuk SOP intelektual. Ini termasuk mendahulukan sumber
hukum bermula dengan al-Quran, kemudian hadis, seterusnya ijmak, dan kemudian qiyas. Selepas itu,
barulah digunakan disiplin khusus dalam usul al-figh bagi setiap mazhab untuk mengistinbat hukum
secara konsisten dan sistematik (Ethmane, 2019).

Keperluan Mazhab dalam Memahami Hukum Syarak

Sebagaimana telah dihuraikan sebelum ini, mazhab bukan sekadar ikutan terhadap seorang imam yang
diyakini benar ilmunya. Sebaliknya, mazhab merupakan satu wadah pemikiran yang tersusun, sistematik
dan berasaskan manhaj tertentu dalam proses memahami dan mengistinbat hukum syarak. Setiap mazhab
memiliki metodologi yang tersendiri, dan perbezaan manhaj inilah yang menjadi antara faktor utama
wujudnya kepelbagaian pandangan dalam isu-isu furii‘ (Muhammad Hasan Hito, 2021).

49



KEWAIJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI

Mazhab Hanafi misalnya muncul dan berkembang di Iraq, khususnya di Kufah, iaitu satu wilayah yang
jauh daripada pusat periwayatan hadis seperti Mekah dan Madinah. Keadaan sosial-budaya Iraq pada
ketika itu sangat rencam, didiami oleh masyarakat berbilang etnik, agama dan tradisi intelektual. Mobiliti
sosial yang tinggi menyebabkan interaksi antara Muslim dan bukan Muslim berlangsung dengan sangat
meluas. Situasi ini memberi kesan kepada perkembangan ilmu hadis—penghafaz hadis tidak seramai di
Hijaz, dan tersebarnya banyak riwayat yang dipertikaikan ketulenannya termasuk hadis-hadis palsu.
Keadaan ini akhirnya membentuk pendekatan metodologi Mazhab Hanafi yang menekankan penelitian
kritikal terhadap riwayat, penggunaan rasional yang teratur, serta penilaian terhadap kesesuaian hukum
dengan realiti setempat. Menurut al-Asyqar (2007), manha;j istinbat Mazhab Hanafi bermula dengan al-
Quran, kemudian hadis yang telah disaring ketulenannya, diikuti qaul sahabi, giyas, istihsan sebagai alat
menolak kesempitan, serta penerimaan tertentu terhadap fhiyal al-shar iyyah bagi menangani keperluan
masyarakat.

Berbeza dengan konteks tersebut, Mazhab Maliki berkembang di Madinah, pusat periwayatan hadis dan
tempat terhimpunnya amalan sahabat dan tabi‘in. Imam Malik memberikan kedudukan istimewa kepada
‘amal ahl al-Madinah kerana dianggap mencerminkan amalan langsung daripada Nabi SAW. Turutan
manhaj beliau bermula dengan al-Quran, kemudian hadis, seterusnya ijmak dan ijmak penduduk Madinah,
kemudian qiyas, qaul sahabi, maslahah al-mursalah, ‘urf, sadd al-dhard’i’, istihsan dan istishab (al-
Asygqar, 2007). Penekanan terhadap maslahah dan sadd al-dhard’i’ menjadikan mazhab ini sangat
responsif terhadap keperluan masyarakat.

Manhaj Imam al-Syafi‘lT pula bersifat sangat sistematik, tekstual dan tersusun, berbeza daripada
pendekatan berasaskan ra’yi dalam Mazhab Hanafi dan pendekatan amalan masyarakat Madinah dalam
Mazhab Maliki. Menurut Nur Abd Judly (2009), Imam al-Syafi‘T mendahulukan al-Quran, kemudian
hadis sahih, diikuti ijmak, qawl sahabi (mengikut hierarki autoriti), dan akhirnya qiyas sebagai instrumen
asas penaakulan hukum. Pendekatannya yang ketat terhadap kesahihan riwayat serta kejelasan metod
menyebabkan al-Risalah dianggap asas pembentukan ilmu usul al-figh moden.

Turutan manhaj di atas hanyalah ringkasan. Hakikatnya setiap mazhab memiliki kaedah istinbat yang jauh
lebih kompleks dan mendalam. Perbezaan syarat penerimaan dalil turut menjadi punca perbezaan hukum,
meskipun mereka bersetuju terhadap sumber asas. Sebagai contoh, semua mazhab menerima hadis
sebagai sumber hukum kedua selepas al-Quran, namun mereka berbeza pandangan mengenai kedudukan
hadis mursal. Mazhab Syafi‘i tidak berpegang dengan hadis mursal kecuali setelah memenuhi syarat-
syarat ketat tertentu, sedangkan Mazhab Hanafi menerimanya sebagai hujah.

Contoh klasik ialah isu ketawa dalam solat adakah membatalkan wuduk? Mazhab Hanafi menghukumkan
batal wuduk berdasarkan hadis mursal bahawa Nabi SAW memerintahkan seseorang yang ketawa dalam
solat supaya mengulang wuduk dan solatnya. Mazhab Syafi‘i pula hanya membatalkan solat tetapi tidak
wuduk, kerana hadis tersebut mursal dan bercanggah dengan usul bahawa perkara yang membatalkan
wuduk di dalam solat juga sepatutnya membatalkan wuduk di luar solat—dan ketawa tidak memenuhi
hakikat tersebut. Begitu juga contoh lain seperti hukum bersentuhan antara lelaki dan perempuan, atau
kewajipan qada’ bagi puasa sunat menurut Hanafiyyah (Mustafa Said al-Khin, 2000).

Persoalannya, bagaimana orang awam mampu menilai sahih atau tidaknya hadis mursal ini? Sudah tentu
mereka tidak berkeupayaan untuk melakukannya. Maka keperluan bermazhab adalah sangat jelas; tanpa
bimbingan mazhab, seseorang hanya akan berhukum berdasarkan hawa nafsu atau andaian semata-mata.

Perbezaan juga wujud dalam isu berhujah dengan giyas. Misalnya, keenam-enam barang ribawi disebut
dalam hadis ‘Ubadah b. al-Samit. Walaupun semua ulama sepakat bahawa keenam-enam barang tersebut
ialah ribawi, mereka berbeza mengenai illat yang membolehkan qiyas kepada barang lain. Jumhur
mengqiaskannya kepada barangan lain, namun illatnya berbeza antara mazhab. Sementara itu, Mazhab
Zahiri menolak qgiyas sepenuhnya dan berpendapat hanya enam barang itu sahaja yang ribawi. Ibn Rusyd
al-Maliki pula menambah barang lain tetapi bukan melalui qiyas, sebaliknya melalui kaedah ‘am dan khas
(al-Zanaty, t.th.).

50



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025

Begitu juga perbahasan mengenai kafarah bagi sengaja berbuka puasa Ramadan atau hukum kafarah
jimak—adakah ia dikenakan kepada perempuan sebagaimana lelaki atau sebaliknya (al-Zanaty, t.th.).
Perbezaan hukum seperti ini umumnya tidak diketahui oleh orang awam, malah kadangkala tidak disedari
oleh sebahagian penuntut ilmu.

Oleh itu, seseorang tidak dapat lari daripada berpegang kepada mazhab. Dakwaan bahawa seseorang
“tidak terikat dengan mazhab” dan hanya berpegang kepada al-Quran dan sunnah semata-mata, tanpa
melalui tafsiran yang sahih, hanyalah sebahagian daripada sikap mukabarah (keangkuhan). Hakikatnya,
seseorang tidak mampu memahami al-Quran dan hadis tanpa merujuk kepada pandangan mazhab, kecuali
dia benar-benar seorang mujtahid.

Banyak lagi contoh lain yang menunjukkan bahawa mazhab amat penting untuk memahami tuntutan
agama secara sahih dan berdisiplin. Tanpa mazhab, orang awam tidak akan mampu menangkap maksud
sebenar al-Quran dan hadis, lalu akan tersasar daripada landasan hukum syarak.

Mazhab yang Diperakui oleh Ulama

Ulama sepakat memperakui kesahihan mazhab yang empat iaitu Hanafi, Maliki, Syafie dan Hanbali.
Namun ia tidak menafikan wujudnya mazhab-mazhab lain dalam Islam. Namun dalam konteks amalan
orang awam, majoriti ulama berpandangan mesti berpegang kepada salah satu dari keempat-empat
mazhab ini. Bahkan pandangan mazhab-mazhab ini di dahulukan dari pandangan para sahabat.

Imam al-Nafrawy al-Maliky menegaskan dalam bukunya al-Fawakih al-Dawany (1995):

Mg 2hem Gl 2 2V oty Bulin Oy e podl Cpaledl plan] Aani) 3
28 i o Uly wgealds oo ma Al Sl pdeg —aie dl o) — i o Ay ailadlg
f*"-“j rfbupi le V.@.,.M.l.» Los 6.&.5 —(Sin ulf« C:A-;.“ OT & Q—i"‘-@-:;.‘ B Z\x.gjy\ ;‘}!}b

L g
Terjemahan: Telah berlaku ijmak dalam kalangan orang muslimin pada hari ini bahawa
wajib mengikut mana-mana salah satu mazhab yang empat iaitu mazhab Hanafi, Maliki,
Syafie dan Hanbali dan tidak harus keluar daripada mazhab mereka. Tidak dibenarkan
mengikut mazhab-mazhab selain dari yang empat ini (sedangkan kesemua mereka itu di

atas petunjuk yang benar) adalah kerana mazhab mereka tidak lagi terpelihara kaedahnya
sama ada kerana pelopornya telah meninggal dunia dan kaedahnya tidak dibukukan.

Manakala imam al-Juwayny al-Syafi’ie (1997 2/177) pula menyebut:

ek b e ) o) Bl Olel Calis lsilan OF b plsall OF e 0231w
P8 I pmy L) Lol 15,535 O sy g g g o) 23N onlin gy O
BB okl Beuly pall (3355 15157 0Lp Vg o) OF 43 oy sV e e
Bl o wdls oy JUL Lo JIudly ol G b Ly sler Y1 s udg gsn 4

ol s gL gale alall OIS Biloeall Coalin (3 Bl oaikay e 15487 421
Terjemahan: Para ulama usul al-Figh bersependapat mentahkikkan bahawa orang awam
tidak di benarkan bergantung kepada mazhab para sahabat, sebaliknya mereka perlu
mengikut mazhab-mazhab imam empat yang telah membedah, meneliti, mengamati dan
mengklasifikasikan (dalil-dalil hukum) mengikut bab serta telah menggarap isu-isu yang
timbul berpandukan kepada mazhab-mazhab para sahabat terdahulu. Sebabnya ialah,

sekalipun mereka yang terdahulu itu mempunyai kemampuan yang tinggi dalam agama
serta menjadi ikutan seluruh umat Islam namun mereka tidak memurnikan kaedah

51



KEWAIJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI

berijtihad, tidak menerangkan kaedah pengamatan dalil dan pentarjihannya serta tidak
mewariskan satu penulisan yang lengkap untuk panduan orang-orang selepas mereka.
Justeru, imam-imam fikah ini tidak membenarkan orang selepas mereka merujuk terus
kepada mazhab sahabat, bahkan orang awam disuruh untuk mengikuti mazhab imam-
imam fikah ini.

Manakala imam Ibn Rajab al- Hanbaly (1418H: 33-34) dalam kitabnya al-Radd ‘ala Man ittab’a ghayr
al-Mazahib al-Arba’ah berkata:

oS sl plaef o3 cad Uoslegar Yl b dohor o ol pgas mie s 21 13 0
c.l\;d_;%,\;;J,;Qw,@,ww%;Yyﬂb@w‘wiy@wl-*ﬁ@wY
b ol ook Lo ngdl (o o3 laas Jy gnas L o¥as b Coalde OF g S5
oda M2 Led I e ak b e any Lpie O o el g onlin L Lo

8ysendl aaldll

Terjemahan: Jika di katakan “kami bersetuju orang awam dilarang berijtihad kerana
perkara itu akan mengundang keburukan yang besar. tetapi kami tidak bersetuju menegah
mereka daripada bertaqlid kepada mana-mana imam selain imam empat mazhab ini”.
Maka dijawab: “kami telah menyatakan sebab tegahan tersebut iaitu mazhab-mazhab
selain empat mazhab ini tidak masyhur dan tidak memiliki disiplin ilmu yang tersusun”.
Maka boleh jadi suatu pandangan itu dinisbahkan kepada mereka sedangkan mereka tidak
mengatakannya, atau sesuatu pandangan itu difahami di luar maksud yang dikehendaki
oleh pelopor mazhab. Mazhab-mazhab mereka juga tidak ada orang yang akan membela
atau menegur jika wujud apa apa pandangan yang asing. Ini sangat berbeza dengan empat
mazhab yang masyhur ini.

Manakala Ali Haidar al-Hanafy (1991) ketika mensyarahkan fasal 16 dari Majallat al-Ahkam al-
‘Adliyyah berkenaan al-Ijtihad La Yanqudhu bi al-Ijtihad berkata:

\;udgguwng@wwsJyqugwowj&jﬁWol
oo B sler Y Ob e e laal 08 clgadl) e 09 2 TG G5 ey liall il e
US4 L Lgd 3)5 6 (Gagy V) Conldll) g 535omsl) Coaldll 0¥ A1 s

Terjemahan: Seorang mujtahid perlu kepada syarat dan sifat tertentu seperti yang
dinyatakan dalam kitab Usul al-Figh. Oleh itu tidak boleh seorang alim dipanggil
mujtahid sehinggalah ia memenuhi syarat dan sifat tersebut. Dalam masa yang sama para
fukaha muta’akhkhirin bersependapat menutup pintu ijtihad kerana kekhuatiran dari
perselisihan hukum sedangkan mazhab-mazhab yang ada ini telah mencukupi.

Ini berbeza jika mereka dari golongan iftiba . mereka boleh keluar dari empat mazhab utama ini sekiranya
mengetahui pandangan siapa yang diikuti dan memenuhi syarat-syarat kemaslahatan tertentu dengan tidak
berasaskan ‘tatabbu’al-rukhas’.

Bolehkah kita mengikut mana-mana mazhab yang kita suka atau berpindah mazhab sesuka hati?

Pada asasnya, sebagaimana dibincangkan sebelum ini, menurut pandangan Jumhur Ulama, seseorang
yang tidak mencapai darjat mujtahid wajib atau sekurang-kurangnya perlu bertaklid kepada mana-mana
imam mujtahid. Mereka bebas memilih imam yang diyakini ilmunya. Bahkan harus hukumnya mengikuti
imam yang mafdhil (tarafnya lebih rendah) walaupun terdapat imam yang fadil (lebih utama). Para
sahabat Rasulullah SAW juga pernah meminta fatwa antara satu sama lain dan mengamalkan fatwa
tersebut meskipun darjat keilmuan mereka berbeza (Muhammad Hasan Hito, 2021; Edris, 2018).

52



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025

Walau bagaimanapun, orang awam dianjurkan untuk melazimi satu mazhab tertentu supaya amalannya
berada dalam disiplin ilmu yang kukuh dan teratur. Mazhab merupakan satu sistem ilmu yang lengkap
dan tersusun; mencampuradukkan pandangan pelbagai mazhab secara tidak berdisiplin boleh merosakkan
struktur hukum, membuka ruang mengikuti hawa nafsu dan akhirnya menjerumuskan seseorang ke dalam
kefasiqan. Ia juga mampu meruntuhkan asas-asas agama. Contohnya, seseorang mengambil pandangan
Mazhab Hanafi dalam isu keizinan wali tidak diperlukan untuk perkahwinan, kemudian mengambil
pandangan Mazhab Maliki dalam isu tidak memerlukan saksi. Menggabungkan kedua-dua pandangan ini
boleh membawa kepada kesan yang menyerupai zina, kerana seluruh rukun dan syarat nikah tidak
dipenuhi.

Ibn al-Salah (1407H) menyebut dalam fatwanya:
S 5T G5 wghgll o L b sy cladall b (il Lo s o

Terjemahan: sesiapa yang mengikut-ngikut perbezaan pandangan ulama dan memilih
pandangan yang ringan diantaranya ia fasig atau hampir kepada fasigq.

Namun demikian, kerana ulama bukan maksum, mereka juga tidak terlepas daripada kemungkinan
melakukan kesilapan. Oleh itu, seorang muqallid dibenarkan berpindah mazhab sekiranya ia
berpandangan bahawa dalil mazhab baharu lebih kuat dan lebih meyakinkan. Asas perpindahan mazhab
mestilah kerana kekuatan dalil, bukan semata-mata kerana mencari rukhsah. Hal ini dibenarkan apabila
mugqallid tersebut tergolong dalam kategori ahl al-nazar (golongan iftiba ‘). la tidak bermaksud orang
awam memadai dengan taklid semata-mata; bahkan mereka perlu sentiasa menambah ilmu sehingga
mampu memahami asas dalil atau sekurang-kurangnya menilai kewajaran pandangan yang diikuti.

Dalam masa yang sama, ruang ijtihad tidak boleh dibuka seluas-luasnya sehingga sesiapa sahaja berasa
layak berijtihad. Ini akan membawa kerosakan serta meruntuhkan disiplin ilmu yang dibina oleh para
ulama silam.

Pemikiran “La Mazhaby” dalam Konteks Era Globalisasi dan Digitalisasi

Istilah “La Mazhaby” mempunyai pelbagai tafsiran, namun secara literalnya ia merujuk kepada golongan
yang tidak berpegang kepada mana-mana mazhab. Dalam konteks praktikal, istilah ini boleh dikelaskan
kepada dua kategori:

Golongan yang menolak mazhab secara total

Golongan ini beranggapan bahawa memahami Islam mestilah terus daripada al-Quran, hadis, ijmak atau
qiyas tanpa merujuk kepada mana-mana mazhab (al-Buty, 2005). Pandangan ini bercanggah dengan
pendirian jumhur ulama dan tidak praktikal pada zaman kini. Menolak mazhab secara keseluruhan
mengakibatkan seseorang itu tidak mampu memahami nas al-Quran dan hadis dengan tepat serta tidak
mengetahui kaedah istinbat hukum. Golongan ini terdedah kepada kesesatan dan dianggap membawa satu
bentuk bid‘ah yang sangat berbahaya.

Golongan yang tidak menolak mazhab tetapi tidak mahu terikat dengan mana-mana mazhab

Golongan ini mengakui bahawa mereka tidak mampu memahami nas secara langsung dan tidak
mengambil hukum terus daripada al-Quran dan hadis. Namun, mereka menolak untuk komited kepada
mana-mana mazhab tertentu. Secara praktikal, mereka cenderung memilih mana-mana pandangan yang
selari dengan kecenderungan pemikiran atau hawa nafsu mereka. Apabila mereka tidak menemukan
pandangan yang sesuai dalam mana-mana mazhab, mereka kadangkala kembali kepada pendekatan
pertama, iaitu berijtihad sendiri tanpa kelayakan.

Menurut pengamatan penulis, golongan kedua lebih dekat kepada pemikiran liberalisme Islam.
Liberalisme menekankan kebebasan individu, kebebasan berfikir, kebebasan memilih dan menolak
sebarang bentuk kekangan—termasuk kekangan bermazhab. Mereka berpendapat bahawa kerajaan tidak
boleh memaksa penggunaan mana-mana mazhab dalam perundangan, dan setiap individu berhak memilih
pandangan yang selari dengan kehendaknya. Pemikiran ini membuka ruang kepada perpecahan umat,
menggugat keharmonian sosial dan menjejaskan penyatuan hukum dalam masyarakat.

53



KEWAIJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI

Dalam era globalisasi dan digitalisasi, perkembangan teknologi kecerdasan buatan (Al) membolehkan
orang awam mengakses pelbagai maklumat agama dengan sangat mudah. Aplikasi AI mampu menjana
jawapan hukum secara segera tanpa sempadan mazhab. Walaupun dari satu sudut ia memudahkan
pemahaman asas agama, kerisauan besar ialah kewujudan maklumat yang tidak ditapis, tidak berautoriti
dan tidak berdisiplin.

Fenomena ini membuka ruang luas kepada pemikiran “La Mazhaby” kerana pengguna boleh membuat
pilihan hukum tanpa manhaj dan tanpa kawalan. Maka, menurut pandangan penulis, pihak berkuasa
agama perlu menggubal garis panduan khusus bagi penggunaan Al sebagai rujukan hukum syarak. Selain
itu, pembinaan satu pangkalan data (big data) berautoriti yang mengandungi pandangan mu‘tabar dan
fatwa rasmi adalah sangat diperlukan agar masyarakat memperoleh jawapan yang sahih dan autentik.

Secara tradisinya, umat Islam di Malaysia mengamalkan pendekatan bermazhab dalam memahami
hukum-hakam fikah, dengan Mazhab Syafi‘T sebagai mazhab utama. Walaupun wujud sebahagian kecil
masyarakat yang mengamalkan mazhab lain, hal ini tidak menimbulkan kebimbangan kerana mereka
tetap berada dalam kerangka disiplin mazhab. Bahaya sebenarnya timbul apabila muncul segolongan kecil
dalam kalangan ahli agama yang menolak konsep mazhab secara asas. Golongan ini berpendapat bahawa
seseorang perlu memahami Islam terus daripada sumber asal—al-Quran, hadis dan pandangan sahabat—
serta mendakwa bahawa Islam lebih luas daripada mazhab. Kedudukan mereka sebagai tokoh agama
menyebabkan pandangan seperti ini mudah mempengaruhi masyarakat awam.

Dalam konteks ini, Khadanjy menyatakan (al-Buty, 2005):
Jha ¥ oty a0 V6 wgie Jls o) Bl Jlily didly OIS jai g S
celadadt 13 1) aie

Terjemahan: Apabila terdapat nas al-Quran, sunnah Nabi SAW, dan pandangan para
sahabat r.a., maka wajib berpegang kepada ketiga-tiga sumber ini dan tidak perlu merujuk
kepada pandangan ulama.

Walaupun ungkapan ini kelihatan benar dari satu sudut, ia hanya sesuai bagi generasi sahabat yang hidup
bersama Nabi SAW dan menyaksikan penurunan ayat-ayat al-Quran. Mereka mengetahui konteks
turunnya ayat, memahami latar belakang peristiwa, serta dapat menangkap makna tersurat dan tersirat
daripada nas. Keadaan ini tidak lagi berlaku pada zaman kita hari ini yang telah berjarak lebih 1400 tahun
daripada era kenabian.

Pandangan Khadanjy jelas tidak berpijak pada realiti. Majoriti umat Islam tidak menguasai bahasa Arab,
apatah lagi memahami al-Quran dengan disiplin ilmunya yang sangat kompleks. Al-Quran dan hadis
bukan sekadar teks Arab biasa; ia sarat dengan nilai balaghah, uslub tinggi, dan kehalusan makna yang
tidak mampu ditangkap kecuali oleh mereka yang memiliki kelayakan. Bahkan orang Arab jahiliah sendiri
tidak mampu menandingi gaya bahasanya, sebagaimana dicabar oleh Allah SWT dalam al-Quran.

Bagi memahami al-Quran dan sunnah, para ulama telah menggariskan manhaj dan kaedah yang disusun
dalam disiplin mazhab. Mazhab bertindak memelihara pemikiran seseorang daripada berfikir secara bebas
tanpa panduan dan sempadan ilmu. Menolak mazhab dan hanya bergantung kepada al-Quran serta hadis
semata-mata adalah sangat berbahaya kerana:

i.  Membuka ruang kepada penafsiran bebas tanpa ilmu: Apabila seseorang menganggap dirinya
bebas memahami nas tanpa panduan mazhab, maka ia sebenarnya membebaskan diri daripada
struktur agama. Majoriti umat Islam tidak mampu memahami nas tanpa disiplin yang telah
digariskan ulama sepanjang zaman.

ii.  Mendorong kepada perpecahan umat: Jika setiap individu berhak mentafsir agama mengikut
kefahamannya sendiri, wujudlah pelbagai amalan yang bercanggah antara satu sama lain. Sikap
ekstrem mempertahankan pandangan sendiri akan menimbulkan perpecahan yang sukar
dikendalikan.

54



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 44-56 | December 2025

iii.  Menggalakkan ijtihad tanpa kelayakan: Menyeru umat Islam berijtihad secara langsung tanpa
kemampuan, pengetahuan, atau syarat-syarat yang diperlukan hanya akan membawa kerosakan.
Inilah antara sebab utama mengapa ulama silam menutup pintu ijtihad pada skala yang luas.

iv.  Salah faham bahawa mazhab menyebabkan perpecahan: Tuduhan bahawa mazhab menjadi punca
perpecahan adalah tidak benar. Yang salah ialah sikap taasub buta, terlalu keras berpegang pada
pendapat sendiri, atau memaksa orang lain mengikuti pandangan tertentu. Kaedah figh
mengajarkan:

e gall S ULy ad Galdd S Y

Terjemahan: Tidak diingkari perkara yang diperselisinkan, tetapi yang diingkari ialah perkara
yang disepakati.

v.  Membuka pintu liberalisme dalam pentafsiran agama: Menolak bermazhab membawa kepada
penafsiran nas berdasarkan logik dan kecenderungan diri. Ini sejajar dengan ciri-ciri pemikiran
liberalisme yang bertentangan dengan prinsip Islam.

vi.  Menggunakan alasan tidak bermazhab untuk menolak ajaran agama: Golongan anti-mazhab
sering menjadikan alasan ‘“kembali kepada al-Quran dan hadis” sebagai strategi untuk lari
daripada kewajipan agama, menuruti hawa nafsu, atau memenuhi kepentingan tertentu.

Kesimpulan

Umat Islam telah mengamalkan pendekatan bermazhab sepanjang sejarah mereka dan melalui kerangka
inilah tamadun Islam terbina. Mazhab Syafi‘l, sebagai contoh, telah melalui proses pembentukan,
penelitian, pemurnian dan pengembangan selama hampir seribu tahun. Dengan manhaj yang kukuh dan
diiktiraf ulama sepanjang zaman, mazhab memiliki kemampuan untuk menangani perubahan semasa dan
isu-isu baharu. Menolak mazhab atas alasan ingin kembali kepada amalan salaf sebenarnya membuka
ruang kepada kekeliruan, salah faham dan berhukum dengan hawa nafsu. Tanpa mazhab, umat Islam akan
kehilangan bimbingan metodologis yang diperlukan untuk memahami al-Quran dan hadis secara sahih,
tersusun dan berdisiplin.

Rujukan

‘Ali Haydar. (1991). Durar al-hukkam fi sharh majallat al-ahkam. Dar al-Jil.

Ahmad al-Sawy al-Maliky. (n.d.). Hashiyah al-Sawt ‘ala al-Sharh al-Saghir. Dar al-Ma“arif.

Ahmad ibn Hanbal. (2001). Musnad Ahmad (S. al-Arna’tth, Ed.). Mu’assasah al-Risalah.

al-Asyqar, U. S. (2007). Al-madkhal ila dirasat al-madhahib wa al-madaris al-fighiyyah. Dar al-Nafa’is.

al-Bayantini, M. A. F. (1985). Dirasat fi al-ikhtilafat al-fighiyyah: Hagiqatuhd, nash’atuhd, asbabuhd,
al-mawagqif al-mukhtalifah minha. Dar al-Salam.

al-Biti, S. R. (2005). Al-la madhhabiyyah akhtar bid ‘atin tuhaddidu al-shart ‘ah al-Islamiyyah. Maktabah
al-Farabi.

al-Juwayni, ‘A. M. ‘A. Y. M. (1997). Al-burhan fi usil al-figh. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

al-Syahrastant, A. F. M. A. K. (1990). Al-milal wa al-nihal. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

al-Zanati, M. ‘A. K. (n.d.). Rahmat al-ummabh fi ikhtilaf al-a’immah. Dar al-Kutub al-‘Timiyyah.

Edris, M. M. A. M. (2018). &Syl o jlad) & dlld) cilaiial) Gadad e (5 5l M) Jiiee il Future impact
of difference of fatwa on the application of financial products in Islamic banks. Malaysian
Journal of Syariah and Law, 6(1), 259-292. https://doi.org/10.33102/mjsl.vol6n01.98

Ensiklopedia aliran dan mazhab di dunia Islam. (2022). Pustaka al-Kauthar.

Ethmane, A. Y. (2019). (a1 5 (DY) sl efill cada) ial il b oulandl 5 332l Y1 The theological
and political effects of extinction of figh madhab (juristic doctrine): A study of the extinct
madhahib in the Islamic west and Al-Andalus. Malaysian Journal of Syariah and Law, 7(1), 109-
123. https://doi.org/10.33102/mjsl.v7i1.157

Ibn Hazm, M. A. A. S. (1997). Al-muhalla sharh al-mujalla. Dar Thya’ al-Turath al-*Arabi.

Ibn Majah. (n.d.). Sunan Ibn Majah (M. F. A. al-Baqi, Ed.). Dar Thya’ al-Kutub al-* Arabiyyah.

Ibn Rajab al-Hanbali, Z. A. R. A. (1997). Al-radd ‘ala ghayr al-madhahib al-arba ‘ah. Dar ‘Alim al-
Fawa’id.

55


https://doi.org/10.33102/mjsl.vol6no1.98
https://doi.org/10.33102/mjsl.v7i1.157

KEWAIJIPAN BERPEGANG KEPADA MAZHAB: MEMAHAMI BAHAYA PEMAHAMAN “LA MAZHABY” DALAM KONTEKS MASYARAKAT ERA
GLOBALISASI DAN DIGITALISASI

Ibn Salah, ‘U. ‘A. R. (1987). Fatawa Ibn Saldh (M. A. A. al-Qadir, Ed.). Maktabah al-‘Ulim wa al-

Hikam.
Jabatan Mufti Negeri Pulau Pinang. (2017). Bahaya anti mazhab. Jabatan Mufti Negeri Pulau Pinang.
Kamus al-Ma’any. (n.d.). “Kamus al-Ma’any”. https://www.almaany.com/ar/dict/ar-

ar/%D9%85%D8%B0%D9%87%D8%A8/
Kamus Besar Dewan Arab-Melayu. (2015). Dewan Bahasa dan Pustaka.
Mahmud Mustafa ‘Abbud Harmusy. (2011). Ghayat al-ma 'mul fi tawdih al-furii * li al-usil. Dar al-Fath.
Muhammad ‘Uthman Syubayr. (2022). Manahij al-fugaha’ fi istinbat al-ahkam. Dar al-Nafa’is.
Muhammad Hasan Hita. (2021). Al-wajiz fi usil al-tashri* al-Islami. Dar al-Mustafa.
Mustafa Sa‘id al-Khin. (2000). Athar al-ikhtilaf fi al-gqawa‘id al-usiliyyah fi ikhtilaf al-fugaha’.
Mu’assasah al-Risalah.
Nafrawi, A. G. S. (1995). Al-fawakih al-dawani ‘ala risalat Ibn Abt Zayd al-Qayrawani. Dar al-Fikr.
Nasir al-‘Aql. (n.d.). Mujmal usil ahl al-sunnah. Dar al-Safwah.
Nawwar ibn al-Syili. (2010). Nazariyyat al-takhriyj fi figh al-Islami. Dar al-Basha’ir al-Islamiyyah.
Nur Abd. Judly. (2009). Manahij al-fuqahd’ al-arba ‘ah. Dar al-Tajdid.

56


https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/%D9%85%D8%B0%D9%87%D8%A8/
https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/%D9%85%D8%B0%D9%87%D8%A8/

