
 

  

 

Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025 

CFORSJ Journal 

 

 

 

  85 

Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal

 
DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS 

PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI JENAYAH 

 

DESIGNER BABY AND THE LIMITS OF HUMAN BIOTECHNOLOGY: A LEGAL ANALYSIS BASED 

ON MAQASID SYARIAH AND CRIMINAL LIABILITY 

 
iNurul A’ini Zalizan, i,ii,*Hasnizam Hashim, i,ii,iiiWan Abdul Fattah Wan Ismail, iMohamad Aniq Aiman Alias,  

i,ii,iii,ivAhmad Syukran Baharuddin, iSyaryanti Hussin & iBaidar Mohammed Mohammed Hassan 

  
iFaculty of Syariah and Law, Universiti Sains Islam Malaysia, Bandar Baru Nilai, 71800 Nilai Negeri Sembilan, Malaysia 

iiCentre of Research for Fiqh Forensics and Judiciary (CFORSJ), Faculty of Syariah and Law, Universiti Sains Islam Malaysia, 

Bandar Baru Nilai, 71800 Nilai Negeri Sembilan, Malaysia 
iiiResearch Fellow, Maqasid Institute, United States of America (USA) 

ivInternational Advisory Board Member, Mejellat Al-Afaq wa Al-Maarif (JSKP), Faculty of Humanities, Islamic Sciences and 

Civilization, University Amar Telidji of Laghouat, BP 37G, Road of Ghardaia, 03000 Laghouat, Algeria 

  

*(Corresponding author) e-mail: hasnizam@usim.edu.my    

 
Article history: 
Submission date: 5 October 2025 
Received in revised form: 10 November 2025 
Acceptance date: 12 December 2025 
Available online: 29 December 2025 
 
Keywords: 
Designer baby, human genetic modification, 
Maqasid Syariah, criminal liability, designer 
baby, pengubahsuaian genetik manusia, 
Maqasid Syariah, liabiliti jenayah 
 
Funding: 
This research did not receive any specific 
grant from funding agencies in the public, 
commercial, or non-profit sectors. 
 
Competing interest: 
The author(s) have declared that no 
competing interests exist. 
 
Cite as: 
Zalizan, N. A., Hashim, H., Wan Ismail, W. A. 
F., Alias, M. A. A., Baharuddin, A. S., Hussin, 
S., & Mohammed Hassan, B. M. (2025). 
Designer baby dan sempadan bioteknologi 
manusia: Analisis perundangan berdasarkan 
maqasid syariah dan liabiliti jenayah: 
Designer baby and the limits of human 
biotechnology: A legal analysis based on 
maqasid syariah and criminal liability. 
LexForensica: Forensic Justice And Socio-
Legal Research Journal, 2(2), 85-98. 
https://doi.org/10.33102/wxnanf10    
 
 

 
 

© The authors (2025). This is an Open 
Access article distributed under the terms of 
the Creative Commons Attribution (CC BY 
NC) (http://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/), which permits non-commercial re-
use, distribution, and  reproduction in any 
medium, provided the original work is 
properly cited. For commercial re-use, please 
contact penerbit@usim.edu.my. 
 
SDG Elements: 
Peace, Justice, and Strong Institutions  
 
 
 
 
 
 

ABSTRACT 

The phenomenon of designer babies represents a form of modern 

biotechnological innovation that enables genetic modification of 

human embryos to produce offspring with specific traits such as 

intelligence, physical appearance, and desired health attributes. While 

this technology offers significant medical potential, it raises complex 

ethical, religious, and legal concerns due to human intervention in the 

divine order of creation. The objective of this paper is to analyze the 

issue of designer babies from the perspectives of Islamic law and 

criminal law, and to identify the boundaries established by the Syariah, 

as well as the relevant legal provisions concerning human genetic 

modification. This paper also examines the implications of such 

technology on the principles of Maqasid Syariah, as well as potential 

criminal liabilities arising from misuse, moral transgression, or 

exploitation of human life. This study employs a qualitative 

methodology, utilizing content analysis of classical and contemporary 

sources, including jurists' opinions, fatwas, scholarly journals, legal 

maxims (qawaid fiqhiyyah), and medical ethics resolutions. The 

significance of this study lies in its examination of Islamic perspectives 

and legal frameworks governing the application of genetic technology 

on humans, including potential civil and Syariah criminal liabilities. 

Preliminary findings indicate that Islam permits genetic modification 

for therapeutic purposes such as treatment and prevention of diseases. 

However, Islam rejects any form of manipulation intended for 

cosmetic enhancement, gender selection without medical necessity, or 

human capability enhancement, deeming such practices as unlawful 

and potentially constituting a criminal act. This paper contributes to 

the development of Islamic bioethical discourse and criminal law by 

proposing that comprehensive Syariah-compliant and legal guidelines 

be formulated to regulate the use of genetic technologies in a manner 

consistent with human dignity and the higher objectives of Islamic law 

(Maqasid Syariah). 

 

mailto:hasnizam@usim.edu.my
https://doi.org/10.33102/wxnanf10
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:penerbit@usim.edu.my


LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025 

 

 86 

ABSTRAK 

Fenomena designer baby merujuk kepada inovasi bioteknologi moden yang membolehkan 

pengubahsuaian genetik terhadap embrio manusia bagi menghasilkan zuriat dengan ciri tertentu, termasuk 

aspek kesihatan, kecerdasan dan rupa paras. Walaupun teknologi ini berkembang pesat dalam bidang 

perubatan reproduktif, penggunaannya menimbulkan persoalan etika dan implikasi perundangan yang 

serius kerana melibatkan campur tangan manusia terhadap fitrah kejadian yang ditetapkan oleh Allah 

SWT. Sehubungan itu, kajian ini bertujuan menganalisis isu designer baby daripada perspektif hukum 

syarak dan undang-undang jenayah dengan meneliti batas-batas keharusan syariah serta implikasi liabiliti 

jenayah yang berpotensi timbul daripada pengubahsuaian genetik manusia. Kajian ini menggunakan 

metodologi kualitatif melalui analisis kandungan terhadap sumber-sumber primer dan sekunder, termasuk 

karya fiqh klasik dan kontemporari, pendapat fuqaha, fatwa, qawāʿid fiqhiyyah, resolusi perubatan serta 

penulisan akademik berkaitan bioetika dan perundangan. Analisis turut dijalankan berdasarkan kerangka 

Maqasid Syariah dan prinsip undang-undang jenayah Islam serta sivil, khususnya dalam konteks 

penyalahgunaan teknologi, pelanggaran etika penyelidikan dan eksploitasi terhadap manusia. Dapatan 

kajian menunjukkan bahawa pengubahsuaian genetik dibenarkan dalam Islam secara terhad, iaitu bagi 

tujuan rawatan dan pencegahan penyakit yang serius serta selari dengan prinsip pemeliharaan nyawa dan 

keturunan. Namun demikian, sebarang bentuk manipulasi genetik yang bertujuan kosmetik, pemilihan 

jantina tanpa keperluan perubatan atau peningkatan keupayaan manusia adalah ditolak kerana bercanggah 

dengan Maqasid Syariah dan berpotensi diklasifikasikan sebagai suatu bentuk kesalahan jenayah. Kajian 

ini menyumbang kepada pengukuhan wacana bioetika Islam dan perundangan dengan mengemukakan 

keperluan penggubalan garis panduan syariah serta kerangka undang-undang yang lebih komprehensif 

bagi mengawal penggunaan teknologi genetik manusia agar selari dengan nilai kemanusiaan dan prinsip 

keadilan.  

Pengenalan 

Fenomena designer baby merujuk kepada keupayaan untuk memilih atau memodifikasi ciri genetik 

manusia pada peringkat embrio melalui penggunaan teknologi bioperubatan moden seperti in vitro 

fertilisation (IVF) dan penyuntingan gen menggunakan teknologi CRISPR-Cas9. Istilah designer baby 

mula mendapat perhatian pada penghujung 1990-an, selari dengan perkembangan teknologi genetik yang 

membolehkan saintis mengenal pasti serta memilih embrio yang bebas daripada penyakit genetik sebelum 

proses implantasi dilakukan (Devi, 2025). Secara ringkas, designer baby merujuk kepada bayi yang ciri 

genetiknya telah dipilih atau diubah suai secara saintifik pada peringkat embrio bagi mencapai tujuan 

tertentu. 

Secara konseptual, aplikasi designer baby boleh dibahagikan kepada dua kategori utama, iaitu 

pengubahsuaian genetik bersifat terapeutik dan pengubahsuaian berasaskan peningkatan (enhancement). 

Pengubahsuaian genetik terapeutik bertujuan untuk mencegah atau merawat penyakit genetik warisan 

yang serius seperti cystic fibrosis, penyakit Huntington dan anemia sel sabit (Hsu et al., 2014). Sebaliknya, 

pengubahsuaian berasaskan peningkatan merujuk kepada perubahan ciri-ciri bukan perubatan, termasuk 

sifat fizikal dan kognitif seperti ketinggian, warna mata, keupayaan atletik dan tahap kecerdasan. Kategori 

kedua ini menimbulkan kebimbangan etika yang lebih signifikan kerana ia melangkaui keperluan 

perubatan dan berpotensi mengubah konsep fitrah serta keadilan sosial dalam masyarakat (Devi, 2025). 

Sebelum kemunculan teknologi kejuruteraan genetik dan IVF, idea designer baby hanya wujud dalam 

ruang fiksyen sains. Namun, perkembangan pesat dalam bidang genetik molekul, khususnya selepas 

kejayaan pemetaan lengkap genom manusia melalui Human Genome Project pada tahun 2003, telah 

membuka ruang baharu kepada aplikasi teknologi ini dalam dunia perubatan moden. Pemetaan genom 

manusia membolehkan pengenalpastian gen-gen tertentu yang bertanggungjawab terhadap penyakit dan 

sifat biologi manusia, sekali gus mempercepatkan perkembangan teknologi penyuntingan gen 

(Shahridzuan, 2024). 

 



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI 
JENAYAH 

 87 

Walau bagaimanapun, di sebalik potensi manfaat perubatan yang ditawarkan, pengubahsuaian genetik 

terhadap embrio manusia menimbulkan persoalan serius dari sudut hukum syarak dan perundangan, 

khususnya apabila teknologi ini digunakan bagi tujuan selain terapeutik. Dari perspektif syariah, 

pengubahsuaian genetik yang bertujuan untuk rawatan dan pencegahan penyakit boleh dipertimbangkan 

sebagai harus berdasarkan prinsip Maqasid Syariah, khususnya dalam aspek pemeliharaan nyawa (hifz 

al-nafs) dan keturunan (hifz al-nasl). Namun demikian, manipulasi genetik yang bersifat peningkatan, 

seperti perubahan kosmetik, pemilihan jantina tanpa keperluan perubatan, dan peningkatan keupayaan 

manusia, adalah dilarang kerana berpotensi melanggar batas-batas syarak, mencabar konsep fitrah 

kejadian manusia, serta membuka ruang kepada implikasi jenayah dan ketidakseimbangan sosial. 

Sehubungan itu, kajian ini bertujuan untuk memfokuskan kepada analisis konsep designer baby melalui 

teknologi penyuntingan gen dengan menilai manfaat dan risiko bioperubatan daripada perspektif Maqasid 

Syariah dan etika Islam kontemporari, di samping meneliti implikasi perundangan yang berkaitan dalam 

konteks perkembangan sains dan teknologi semasa. 

Kaedah Teknologi “Designer Baby” serta Objektif Penggunaannya 

Penghasilan designer baby melibatkan aplikasi teknologi bioperubatan canggih yang membolehkan 

pemilihan atau pengubahsuaian ciri genetik manusia pada peringkat embrio sebelum proses implantasi 

dilakukan. Teknologi ini dibangunkan selari dengan kemajuan dalam bidang genetik molekul dan 

perubatan reproduktif, khususnya bagi tujuan pencegahan penyakit genetik dan peningkatan kualiti 

kesihatan generasi akan datang (National Academies of Sciences, Engineering, and Medicine, 2017). 

Antara kaedah utama yang digunakan dalam konteks ini ialah Preimplantation Genetic Diagnosis (PGD) 

dan teknologi penyuntingan genetik melalui CRISPR/Cas9, yang masing-masing memainkan peranan 

signifikan dalam menentukan kesihatan serta ciri genetik embrio sebelum implantasi (Hsu et al., 2014). 

Prosedur Preimplantation Genetic Diagnosis (PGD) bermula dengan pelaksanaan in vitro fertilisation 

(IVF), iaitu proses persenyawaan ovum dan sperma yang dijalankan di makmal bagi menghasilkan 

beberapa embrio. Selepas beberapa hari perkembangan embrio, satu atau dua sel diambil daripada setiap 

embrio untuk dianalisis secara genetik bagi mengesan kewujudan mutasi gen atau keabnormalan 

kromosom tanpa menjejaskan daya hidup embrio tersebut (Devi, 2025). Kaedah ini membolehkan 

pemilihan embrio yang bebas daripada penyakit genetik serius seperti talasemia, Tay-Sachs, cystic fibrosis 

dan penyakit Huntington, sekali gus mengurangkan risiko kelahiran bayi dengan gangguan genetik yang 

mengancam kualiti hidup (Harper & Sengupta, 2012). 

Selain berfungsi sebagai mekanisme pencegahan penyakit, PGD juga digunakan untuk memastikan 

keserasian genetik tertentu dalam konteks keluarga, khususnya melalui analisis Human Leukocyte Antigen 

(HLA). Pendekatan ini penting bagi mengelakkan pewarisan penyakit genetik tertentu serta meningkatkan 

peluang kelahiran bayi yang sihat dalam kalangan pasangan yang berisiko tinggi (Devi, 2025). Dalam 

konteks penyelidikan dan amalan klinikal, PGD telah terbukti berkesan sebagai langkah saringan awal, 

dengan kajian menunjukkan penurunan ketara risiko penyakit keturunan dalam kalangan pasangan 

pembawa mutasi genetik (Harper & Sengupta, 2012). Justeru, PGD dianggap sebagai kaedah pencegahan 

yang relatif selamat dan telah digunakan secara meluas di pusat rawatan kesuburan di peringkat global 

(Devi, 2025). 

Berbeza dengan PGD yang berfungsi sebagai mekanisme pemilihan embrio, teknologi penyuntingan 

genetik membolehkan pengubahsuaian dilakukan secara langsung ke atas DNA embrio. Antara teknologi 

penyuntingan gen yang paling berpengaruh ialah CRISPR/Cas9, yang menggunakan RNA panduan bagi 

mengenal pasti dan menyasarkan urutan gen tertentu, seterusnya membolehkan enzim Cas9 memotong 

DNA pada lokasi yang ditetapkan. Proses pembaikan semula DNA oleh sel kemudiannya membolehkan 

gen rosak disingkirkan atau digantikan dengan gen yang berfungsi dengan baik (Zhang et al., 2023). 

CRISPR/Cas9 menawarkan kelebihan yang signifikan berbanding teknologi penyuntingan gen terdahulu, 

termasuk tahap ketepatan yang lebih tinggi, kos pelaksanaan yang lebih rendah, keupayaan menyunting 

pelbagai gen secara serentak (multiplex editing), serta prosedur yang lebih efisien dan pantas (Zhang et 

al., 2024). Teknologi ini telah diuji pada sel soma manusia dan embrio peringkat awal, dengan hasil kajian 

menunjukkan keberkesanan dalam membetulkan mutasi genetik yang menyebabkan penyakit serius, 



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025 

 

 88 

seperti mutasi pada gen β-globin yang berkait rapat dengan pembentukan hemoglobin dan berpotensi 

mencegah anemia sel sabit (Zhang et al., 2023). 

Walau bagaimanapun, di sebalik potensi terapeutiknya, CRISPR/Cas9 juga membuka ruang kepada 

aplikasi pengubahsuaian ciri bukan perubatan, termasuk kecerdasan, kekuatan fizikal dan penampilan 

luaran. Dimensi ini menjadikan penggunaan teknologi tersebut lebih kompleks dari sudut saintifik, etika 

dan sosial, kerana ia melibatkan campur tangan terhadap sifat semula jadi manusia dan berpotensi 

mencetuskan ketidakseimbangan sosial (Li & Qian, 2015). Selain itu, teknologi ini masih berdepan 

dengan cabaran teknikal, khususnya risiko penyuntingan tidak tepat (off-target effects) dan 

ketidakseragaman hasil penyuntingan, yang menuntut penyelidikan lanjutan sebelum diaplikasikan secara 

meluas dalam konteks klinikal (Otieno, 2015). 

Secara keseluruhannya, PGD dan penyuntingan genetik melalui CRISPR/Cas9 merupakan dua kaedah 

yang saling melengkapi dalam teknologi designer baby. PGD berfungsi sebagai mekanisme saringan awal 

yang relatif selamat bagi memastikan hanya embrio yang sihat dipilih untuk implantasi, manakala 

CRISPR/Cas9 membolehkan intervensi genetik yang lebih spesifik dan mendalam terhadap mutasi 

genetik tertentu. Gabungan kedua-dua kaedah ini telah merevolusikan bidang perubatan reproduktif dan 

genetik manusia, sekali gus menjadi asas penting kepada penyelidikan moden dalam pencegahan penyakit 

keturunan serta pemahaman terhadap peranan genetik dalam pembentukan ciri manusia (Shahridzuan, 

2024). 

Fungsi Teknologi Penyuntingan Genetik 

Penggunaan teknologi penyuntingan genetik dan saringan embrio secara umumnya mempunyai dua 

fungsi utama iaitu fungsi perubatan (therapeutic) dan fungsi peningkatan atau pemilihan ciri 

(enhancement) (Habermas, 2003). Fungsi perubatan memberi tumpuan kepada pencegahan atau rawatan 

penyakit genetik yang diwarisi daripada ibu bapa kepada anak, khususnya penyakit yang bersifat serius 

dan berisiko tinggi terhadap kualiti hidup. Melalui kaedah seperti Preimplantation Genetic Diagnosis 

(PGD) dalam rawatan in vitro fertilisation (IVF), mutasi genetik yang berpotensi menyebabkan penyakit 

dapat dikenal pasti pada peringkat awal, seterusnya membolehkan embrio yang membawa mutasi tersebut 

diketepikan dan hanya embrio yang sihat ditanam ke dalam rahim (Tussaripah Jamil & Yaakub, 2018). 

Pendekatan ini berfungsi sebagai mekanisme pencegahan awal yang berkesan bagi mengelakkan 

kelahiran bayi dengan penyakit genetik seperti talasemia, cystic fibrosis, penyakit Huntington dan kanser 

keturunan. Selain meningkatkan peluang kehamilan yang sihat, aplikasi penyuntingan genetik dan 

saringan embrio turut berpotensi mengurangkan beban psikologi, sosial dan kos rawatan jangka panjang 

yang sering ditanggung oleh keluarga berisiko tinggi (Hammerstein et al., 2019). Dari sudut perubatan, 

justifikasi utama teknologi ini adalah untuk memelihara kesihatan dan kesejahteraan generasi akan datang 

melalui intervensi awal yang bersifat pencegahan. 

Selain fungsi perubatan, teknologi penyuntingan genetik juga diaplikasikan bagi tujuan peningkatan atau 

pemilihan ciri (enhancement), yang membolehkan ibu bapa memilih ciri-ciri tertentu dalam anak mereka. 

Antara ciri yang sering dikaitkan dengan fungsi ini termasuk warna mata, warna kulit, ketinggian, jantina, 

tahap kecerdasan dan keupayaan fizikal. Motivasi di sebalik pemilihan tersebut bukan semata-mata 

berkaitan kesihatan, tetapi turut berakar daripada konsep autonomi reproduktif serta aspirasi ibu bapa 

untuk menyediakan peluang terbaik kepada anak sejak peringkat awal kehidupan (Cavaliere, 2017). 

Dalam konteks ini, penyuntingan genetik dilihat sebagai instrumen yang membolehkan perancangan sifat 

genetik dilakukan secara lebih sistematik berbanding kebergantungan sepenuhnya kepada faktor semula 

jadi, sekali gus mencerminkan pengaruh norma sosial, pendidikan dan jangkaan peribadi terhadap 

keputusan reproduktif. 

Walau bagaimanapun, kajian berkaitan persepsi masyarakat menunjukkan bahawa sokongan awam 

terhadap penggunaan teknologi penyuntingan genetik adalah jauh lebih tinggi apabila ia digunakan bagi 

tujuan perubatan berbanding aplikasi peningkatan bukan perubatan, seperti peningkatan kecerdasan atau 

pengubahsuaian penampilan fizikal (Ramos et al., 2023). Dapatan ini mencerminkan kewujudan garis 

pemisah yang jelas dalam pertimbangan moral masyarakat, di mana manfaat kesihatan dianggap lebih 

wajar berbanding intervensi yang berpotensi mengubah sifat semula jadi manusia dan mencetuskan 

ketidaksamaan sosial. Oleh itu, walaupun teknologi penyuntingan genetik memberikan tahap autonomi 



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI 
JENAYAH 

 89 

yang tinggi kepada ibu bapa, penggunaannya tetap tertakluk kepada pertimbangan etika, sosial dan 

tanggungjawab moral yang lebih luas. Perbincangan ini menekankan keperluan untuk menyeimbangkan 

antara kemajuan saintifik dan implikasi sosial, serta menggambarkan kompleksiti keputusan reproduktif 

dalam era bioteknologi moden. 

Isu-Isu Etika berkaitan Designer Baby 

Teknologi designer baby menawarkan potensi yang signifikan dalam pencegahan penyakit genetik. 

Namun demikian, pada masa yang sama, penggunaannya menimbulkan dilema etika yang mendalam dari 

sudut syariah, moral dan perundangan. Keupayaan manusia untuk memilih atau mengubah ciri genetik 

zuriat melalui intervensi bioteknologi telah mencetuskan persoalan kritikal berkaitan batas campur tangan 

terhadap ciptaan Allah SWT, pemeliharaan kesucian nasab, serta penghormatan terhadap nilai 

kemanusiaan. Sehubungan itu, bahagian ini, penyelidik menganalisis isu-isu etika utama yang berkaitan 

dengan penggunaan teknologi designer baby serta implikasinya terhadap individu dan generasi akan 

datang. 

Salah satu isu etika yang paling utama adalah campur tangan manusia terhadap ciptaan Allah SWT. 

Teknologi designer baby membolehkan pemilihan atau pengubahsuaian ciri genetik tertentu, seperti 

kecerdasan, rupa fizikal dan jantina bayi. Dari perspektif syariah, sebarang perubahan terhadap kejadian 

asal manusia tanpa keperluan perubatan yang jelas adalah dilarang kerana ia mencabar hak mutlak Allah 

SWT sebagai Pencipta (Auda, 2008). Intervensi sedemikian berpotensi melanggar prinsip pemeliharaan 

fitrah manusia dan menimbulkan implikasi etika yang serius apabila dilakukan atas dasar kehendak 

subjektif atau kepentingan bukan perubatan (Ghaly, 2012a). Sebagaimana firman Allah SWT: 

Terjemahan: Dia lah yang membentuk rupa kamu dalam rahim (ibu kamu) sebagaimana 

yang dikehendakiNya. Tiada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia, Yang Maha 

Kuasa, lagi Maha Bijaksana. 

(Surah Ali ‘Imran, 3:6) 

Ayat ini menegaskan bahawa pembentukan manusia berlaku sepenuhnya berdasarkan kehendak dan 

hikmah Allah SWT. Menurut Ibn Kathīr (2003), frasa tersebut menunjukkan kekuasaan mutlak Allah 

SWT dalam menentukan rupa dan kejadian manusia sejak dalam rahim, sekali gus menafikan sebarang 

dakwaan bahawa manusia mempunyai kuasa mutlak terhadap proses penciptaan. Oleh itu, sebarang 

campur tangan bioteknologi hanya boleh dipertimbangkan dalam ruang rawatan dan pencegahan penyakit 

yang mendatangkan maslahat yang nyata, dan bukan bagi tujuan kosmetik atau peningkatan yang 

melampaui keperluan perubatan.. 

Selain isu penciptaan, teknologi designer baby turut menimbulkan kebimbangan serius terhadap 

penjagaan nasab (hifz al-nasl), yang merupakan salah satu objektif utama Maqasid Syariah. Penjagaan 

nasab mempunyai implikasi langsung terhadap kehormatan diri, struktur kekeluargaan dan hak-hak syarie 

seperti warisan, wali dan nafkah. Amalan designer baby yang melibatkan penggunaan bahan genetik 

pihak ketiga, seperti sperma penderma atau ibu tumpang, boleh menimbulkan kekeliruan dalam penentuan 

ibu dan bapa sebenar bayi tersebut. Sebagaimana firman Allah SWT: 

Terjemahan: Dan Allah menjadikan bagi kamu dari diri kamu sendiri pasangan-pasangan 

(isteri), dan dijadikan bagi kamu dari pasangan kamu: anak-anak dan cucu-cicit, serta 

dikurniakan kepada kamu dari benda yang baik lagi halal; maka patutkah mereka (yang 

ingkar itu) percaya kepada perkara yang salah (penyembahan berhala), dan mereka kufur 

pula akan nikmat Allah? 

(Surah al-Nahl, 16:72) 

Ibn Kathīr (2003) menegaskan bahawa pasangan, anak dan kesinambungan keturunan merupakan nikmat 

Allah SWT yang terhasil melalui hubungan perkahwinan yang sah dan susunan fitrah yang ditetapkan 

oleh-Nya. Kejelasan nasab dan hubungan kekeluargaan yang sah merupakan asas penting yang wajib 

dipelihara, dan sebarang amalan yang mengaburkan susunan ini berpotensi menjejaskan institusi 

kekeluargaan serta menimbulkan implikasi syarie dan perundangan, khususnya dalam penentuan status 

anak dan hak-hak berkaitan. 



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025 

 

 90 

Isu etika seterusnya ialah risiko diskriminasi genetik dan kemerosotan nilai kemanusiaan. Pengubahsuaian 

genetik yang bersifat pemilihan atau peningkatan berpotensi mewujudkan hierarki sosial berasaskan ciri 

genetik, di mana individu yang dianggap “sempurna secara genetik” dinilai lebih tinggi berbanding 

individu lain. Fenomena ini jelas bercanggah dengan prinsip kesamarataan manusia dalam Islam. 

Terjemahan: Wahai umat manusia! Sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari 

lelaki dan perempuan, dan Kami telah menjadikan kamu berbagai bangsa dan bersuku 

puak, supaya kamu berkenal-kenalan (dan beramah mesa antara satu dengan yang lain). 

Sesungguhnya semulia-mulia kamu di sisi Allah ialah orang yang lebih taqwanya di 

antara kamu, (bukan yang lebih keturunan atau bangsanya). Sesungguhnya Allah Maha 

Mengetahui, lagi Maha Mendalam PengetahuanNya (akan keadaan dan amalan kamu). 

(Surah al-Hujurat, 49:13) 

Al-Qurṭubī (2006) menjelaskan bahawa perbezaan bangsa dan kelompok tidak membawa implikasi 

keutamaan moral atau hukum, dan sebarang usaha menilai kemuliaan manusia berdasarkan faktor biologi 

atau fizikal adalah bercanggah dengan prinsip keadilan dan tujuan syariah dalam memelihara maruah 

manusia. Selari dengan tafsiran tersebut, kajian moden dalam bidang bioetika turut menolak penggunaan 

teknologi genetik bagi tujuan peningkatan (enhancement). The Case Against Perfection (2007) berhujah 

bahawa manipulasi genetik untuk meningkatkan ciri manusia berpotensi mewujudkan hierarki biologi 

baharu, sekali gus menghakis prinsip kesamarataan dan membuka ruang kepada diskriminasi berasaskan 

kelebihan genetik. Pandangan ini mengukuhkan kebimbangan bahawa teknologi designer baby bukan 

sahaja mencabar nilai moral, malah boleh menjejaskan asas keadilan sosial dalam masyarakat. 

Oleh itu, penggunaan teknologi designer baby bagi tujuan peningkatan bukan perubatan jelas bercanggah 

dengan prinsip kesamarataan manusia yang ditekankan oleh Islam serta menyalahi nilai kemanusiaan 

sejagat yang menolak penilaian manusia berdasarkan kelebihan biologi semata-mata. 

Tanggungjawab Moral dan Risiko Jangka Panjang 

Selain isu-isu etika yang telah dibincangkan, implikasi jangka panjang terhadap generasi akan datang 

merupakan antara kebimbangan paling kritikal dalam perbahasan berkaitan teknologi designer baby. 

Walaupun teknologi ini berpotensi mencegah penyakit genetik tertentu, kesan jangka panjang 

penyuntingan genetik terhadap kesihatan manusia dan kestabilan biologi masih belum dapat dipastikan 

secara menyeluruh. Sebarang kesilapan atau ketidaktepatan dalam proses pengubahsuaian genetik 

berpotensi diwarisi oleh generasi seterusnya, sekali gus mewujudkan risiko biologi yang bersifat 

kumulatif dan berpanjangan. 

Dalam konteks etika Islam, pertimbangan ini selari dengan penerapan prinsip sad al-dharīʿah, yang 

menuntut agar sebarang jalan yang berpotensi membawa kepada kemudaratan ditutup sebelum 

kemudaratan tersebut berlaku. Selain itu, kaedah fiqh lā ḍarar wa lā ḍirār menegaskan larangan terhadap 

sebarang tindakan yang boleh memudaratkan diri sendiri atau pihak lain. Oleh itu, penggunaan teknologi 

designer baby hanya wajar dipertimbangkan dalam ruang yang sangat terhad, tertakluk kepada keperluan 

perubatan yang jelas dan mendesak, serta disokong oleh bukti saintifik yang kukuh mengenai tahap 

keselamatan dan keberkesanannya. Pendekatan ini perlu selari dengan prinsip-prinsip syariah yang 

menekankan pemeliharaan nyawa (ḥifẓ al-nafs), keturunan (ḥifẓ al-nasl) dan kesejahteraan manusia secara 

menyeluruh. 

Analisis Penggunaan Teknologi “Designer Baby” daripada Perspektif Perundangan Islam 

Menurut Prinsip Maqasid Syariah 

Analisis ini menilai implikasi penggunaan teknologi designer baby, sama ada melalui penyuntingan atau 

pemilihan genetik, berdasarkan kerangka Maqasid Syariah. Perbincangan memfokuskan kepada tiga 

objektif utama syariah, iaitu ḥifẓ al-dīn (penjagaan agama), ḥifẓ al-nafs (penjagaan nyawa) dan ḥifẓ al-

nasl (penjagaan keturunan), yang menjadi asas normatif dalam menilai kesahihan dan batasan aplikasi 

bioteknologi moden. 

 



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI 
JENAYAH 

 91 

Ḥifẓ Al-Dīn (Penjagaan Agama) 

Prinsip ḥifẓ al-dīn menuntut agar manusia memelihara keimanan serta menghormati ketetapan Allah SWT 

sebagai Pencipta. Islam melarang sebarang bentuk pengubahan terhadap kejadian asal manusia yang 

dilakukan tanpa keperluan syarie yang sah, khususnya apabila perubahan tersebut didorong oleh kehendak 

estetika atau keinginan peribadi semata-mata. Larangan ini dapat difahami melalui hadis Rasulullah SAW 

yang menegaskan kecaman terhadap perbuatan mengubah ciptaan Allah SWT bagi tujuan kecantikan: 

Terjemahan: Allah melaknat wanita yang membuat tatu dan yang meminta dibuat tatu, 

wanita yang mencabut bulu kening dan yang meminta dicabutkan, serta wanita yang 

merenggangkan gigi untuk kecantikan, iaitu mereka yang mengubah ciptaan Allah. 

(Riwayat al-Bukhārī, 2002, no. 5931; Muslim, 2006, no. 2125) 

Hadis ini menunjukkan bahawa Islam melarang perubahan kekal terhadap tubuh manusia yang mengubah 

sifat asal kejadian, khususnya apabila ia dilakukan atas dasar kecantikan dan kehendak subjektif. 

Walaupun fuqaha klasik tidak membincangkan pengubahsuaian genetik janin secara khusus disebabkan 

keterbatasan teknologi pada zaman mereka, prinsip larangan ini boleh diqiaskan kepada teknologi 

designer baby. Hal ini kerana kedua-duanya melibatkan intervensi terhadap ciri asal manusia yang tidak 

berasaskan keperluan perubatan yang darurat. 

Menurut al-Qaraḍāwī (2001), inovasi bioteknologi yang membolehkan manusia bertindak seolah-olah 

mengambil peranan sebagai Pencipta tergolong dalam konsep taghyīr khalq Allah SWT yang ditegah, 

kecuali jika ia bertujuan merawat penyakit atau mengelakkan kemudaratan yang nyata. Oleh itu, 

penggunaan teknologi designer baby bagi tujuan pemilihan rupa paras, kecerdasan atau ciri bukan 

perubatan adalah bercanggah dengan prinsip ḥifẓ al-dīn. 

Ḥifẓ Al-Nafs (Penjagaan Nyawa) 

Dari sudut ḥifẓ al-nafs, Islam memberi penekanan yang tinggi terhadap pemeliharaan nyawa dan 

kesejahteraan manusia (Alias et al., 2024). Sekiranya teknologi designer baby digunakan untuk mencegah 

penyakit genetik yang serius dan berpotensi mengancam nyawa, penggunaannya boleh dianggap selari 

dengan maqasid penjagaan nyawa. Namun demikian, penerapan teknologi ini perlu dinilai secara berhati-

hati bagi memastikan ia tidak mendatangkan kemudaratan baharu yang lebih besar. 

Terjemahan: Dan sesiapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, maka seolah-

olah dia telah memelihara kehidupan seluruh manusia. 

(Surah al-Ma’idah, 5:32) 

Berdasarkan al-Qurṭubī (2006), ayat ini menegaskan kewajipan syarak untuk memelihara nyawa manusia 

dan menolak sebarang tindakan yang membawa kepada kebinasaan, kecederaan atau pendedahan kepada 

risiko yang tidak perlu. Al-Qurṭubī (2006) menjelaskan bahawa pemeliharaan nyawa bukan sahaja 

merangkumi usaha menyelamatkan kehidupan, tetapi juga pencegahan terhadap perbuatan yang 

berpotensi menjejaskan keselamatan manusia. Dalam konteks ini, manfaat pencegahan penyakit melalui 

teknologi designer baby hanya boleh diterima sekiranya tidak melibatkan unsur mudarat lain seperti 

penyalahgunaan embrio, eksploitasi terhadap wanita atau risiko biologi jangka panjang yang belum dapat 

dipastikan, kerana tindakan sedemikian bercanggah dengan prinsip ḥifẓ al-nafs yang menjadi teras 

Maqasid Syariah. 

Ḥifẓ Al-Nasl (Penjagaan Keturunan) 

Dari perspektif ḥifẓ al-nasl, penggunaan teknologi designer baby menimbulkan kebimbangan serius 

apabila ia diaplikasikan bagi tujuan pemilihan ciri fizikal atau intelektual semata-mata. Campur tangan 

bioteknologi yang melibatkan pendermaan sperma, ovum atau penggunaan ibu tumpang boleh 

mengakibatkan kekeliruan nasab, sekali gus menggugat asas kekeluargaan yang sangat dititikberatkan 

dalam Islam. 

 



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025 

 

 92 

Terjemahan: Wahai sekalian manusia! Bertaqwalah kepada Than kamu yang telah 

menjadikan kamu (bermula) dari diri yang satu (Adam), dan yang menjadikan daripada 

(Adam) itu pasangannya (isterinya - Hawa), dan juga yang membiakkan dari keduanya – 

zuriat keturunan - lelaki dan perempuan yang ramai. Dan bertaqwalah kepada Allah yang 

kamu selalu meminta dengan menyebut-nyebut namaNya, serta peliharalah hubungan 

(silaturrahim) kaum kerabat; kerana sesungguhnya Allah sentiasa memerhati 

(mengawasi) kamu. 

(Surah al-Nisa’, 4:1) 

Ayat ini menegaskan bahawa keturunan manusia berkembang melalui susunan fitrah yang ditetapkan oleh 

Allah SWT. Para mufassir seperti al-Ṣāwī dan Fakhr al-Dīn al-Rāzī menegaskan bahawa penciptaan 

manusia daripada satu jiwa menuntut pemeliharaan fitrah, kejelasan nasab dan tanggungjawab 

kekeluargaan. Prinsip ini menjadi asas penting dalam menilai teknologi designer baby, kerana sebarang 

manipulasi genetik yang berpotensi mencampuradukkan nasab atau melangkaui keperluan terapeutik 

dianggap bertentangan dengan tuntutan Maqasid Syariah, khususnya pemeliharaan keturunan (ḥifẓ al-

nasl). Kepelbagaian sifat dan keupayaan manusia juga merupakan ketentuan Ilahi, bukan sesuatu yang 

wajar dimanipulasi berdasarkan kehendak manusia semata-mata. 

Analisis  berdasarkan Kaedah Fiqh 

Kaedah fiqh atau qawāʿid fiqhiyyah merujuk kepada prinsip-prinsip umum dalam fiqh yang berfungsi 

sebagai panduan asas ijtihad dalam menangani isu-isu kontemporari yang tidak dinyatakan secara 

langsung dalam nas al-Qur’an dan al-Sunnah (al-Qaraḍāwī, 1998; Yunus, 2010). Prinsip-prinsip ini 

membentuk kerangka normatif yang penting dalam memastikan penetapan hukum dibuat secara seimbang 

dengan mengambil kira pertimbangan maṣlaḥah (kebaikan) dan mafsadah (kemudaratan). Dalam konteks 

inovasi bioteknologi seperti teknologi designer baby, qawāʿid fiqhiyyah memainkan peranan penting 

dalam membantu para ulama dan sarjana Islam menilai batas etika serta kesahihan syarak terhadap amalan 

pengubahsuaian genetik manusia (Kamali, 2011). Berasaskan kerangka Maqasid Syariah, perbincangan 

isu ini dapat dianalisis melalui penerapan empat prinsip utama qawāʿid fiqhiyyah berikut. 

Prinsip Niat (Qāʿidat al-Qaṣd) 

Prinsip ini berasaskan kaedah fiqh yang masyhur, iaitu “الأمور بمقاصدها” yang bermaksud “setiap 

perkara dinilai berdasarkan niat dan tujuannya)”. Kaedah ini bersumberkan hadis Nabi SAW yang 

diriwayatkan oleh ʿUmar ibn al-Khaṭṭāb RA: 

Terjemahan: Sesungguhnya setiap amalan berdasarkan niat dan sesungguhnya setiap 

orang mengikut yang dia niat. Maka sesiapa yang hijrahnya kepada Allah dan Rasul-Nya 

maka hijrahnya kepada Allah dan Rasul-Nya, dan siapa yang hijrahnya kerana dunia 

untuk dia dapatinya atau perempuan untuk dikahwininya, maka hijrahnya mengikut apa 

yang dia hijrah kepadanya. 

(Riwayat al-Bukhari dalam permulaan kitab Sahihnya, Muslim (1907), Abu Daud (2201), 

al-Tirmizi (1646), Ibn Majah (4227), al-Nasaie (1/59-60), Ahmad dalam al-Musnad (1/25 

dan 43), al-Daruqutni, Ibn Hibban dan al-Baihaqi) 

Dalam konteks teknologi designer baby, niat merupakan elemen asas dalam menentukan keharusan 

hukum. Sekiranya tujuan pengubahsuaian genetik adalah untuk mencegah penyakit keturunan yang serius 

serta memelihara kesihatan zuriat, maka amalan tersebut boleh dianggap selari dengan Maqāṣid al-

Sharīʿah, khususnya dalam aspek pemeliharaan keturunan (ḥifẓ al-nasl) dan nyawa (ḥifẓ al-nafs). 

Sebaliknya, apabila niat pengubahsuaian genetik beralih kepada pemilihan ciri-ciri kosmetik atau 

peningkatan seperti rupa paras, ketinggian, kecerdasan atau kelebihan fizikal tertentu, amalan tersebut 

dianggap melampaui batas kemanusiaan serta bercanggah dengan prinsip reda terhadap ketentuan Allah 

SWT. Oleh itu, niat bukan sahaja mempengaruhi hukum, malah menentukan sempadan etika dalam 

aplikasi teknologi bioteknologi moden. 

 



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI 
JENAYAH 

 93 

Prinsip Kepastian (Qāʿidat al-Yaqīn) 

Prinsip kepastian menetapkan bahawa sesuatu keputusan hukum hendaklah diasaskan kepada bukti yang 

jelas dan meyakinkan. Dalam isu designer baby, teknologi pengubahsuaian genetik seperti CRISPR masih 

mengandungi unsur ketidakpastian, termasuk risiko mutasi sampingan (off-target effects) serta kesan 

jangka panjang yang belum dapat dipastikan secara saintifik. Sehubungan itu, hukum asal terhadap 

perkara yang meragukan adalah tidak diharuskan, selaras dengan kaedah fiqh iaitu “keyakinan tidak 

dihilangkan dengan syak (keraguan)”. 

Selagi tahap keselamatan dan keberkesanan teknologi ini belum mencapai tahap kepastian yang memadai, 

penggunaannya wajar dibatasi dan tidak diperluaskan kepada aplikasi yang bersifat pilihan atau tidak 

mendesak. 

Prinsip Kecederaan (Qāʿidat al-Ḍarar) 

Prinsip ini berpandukan kaedah fiqh asas iaitu “kemudaratan hendaklah dihilangkan”. Sekiranya 

pengubahsuaian genetik digunakan bagi menghilangkan kemudaratan yang nyata, seperti penyakit 

keturunan yang serius dan mengancam nyawa, maka ia boleh diharuskan kerana selari dengan tuntutan 

syarak untuk memelihara nyawa dan keturunan (Ghaly, 2012a). Namun demikian, jika amalan tersebut 

berpotensi menimbulkan kemudaratan baharu, termasuk risiko kecacatan genetik, implikasi sosial, 

ketidaksamaan akses kepada teknologi, atau eksploitasi terhadap wanita dan embrio, maka ia perlu 

ditolak. Pendekatan ini sejajar dengan prinsip fiqh iaitu “mencegah kemudaratan didahulukan daripada 

meraih manfaat”. 

Prinsip Kesukaran (Qāʿidat al-Mashaqqah) 

Prinsip ini berasaskan kaedah fiqh: “keadaan darurat mengharuskan perkara yang dilarang”. Menurut al-

Zuḥaylī (2005), hukum asal sesuatu perkara adalah harus selagi tiada dalil yang mengharamkannya. 

Namun, sesuatu yang harus boleh berubah menjadi haram apabila terbukti membawa kemudaratan 

menurut syarak, sebagaimana dihuraikan oleh al-Shāṭibī (2004). Dalam konteks perubatan, intervensi 

genetik boleh diharuskan sekiranya wujud keperluan mendesak (ḍarūrah), seperti mencegah penyakit 

genetik yang membawa maut atau menyebabkan penderitaan yang teruk. Walau bagaimanapun, 

keharusan ini terhad kepada kadar keperluan sahaja dan tidak boleh diperluaskan kepada tujuan kosmetik, 

pemilihan sifat fizikal, atau usaha mengubah ciptaan Allah secara tidak wajar (Kamali, 2011). 

Fatwa Berkaitan ‘Designer Baby’ dan Aplikasinya 

Dalam konteks Malaysia, walaupun belum terdapat fatwa khusus yang membincangkan teknologi 

designer baby secara langsung, beberapa fatwa sedia ada berkaitan bioteknologi dan reproduksi manusia 

boleh dijadikan asas analogi (qiyās) dalam menentukan pendirian syarak terhadap isu ini. Antara fatwa 

yang paling relevan ialah Fatwa Sel Stem (2002) dan Fatwa Persenyawaan In Vitro (IVF) (2003). Kedua-

dua fatwa ini memberikan asas penting dalam penerapan prinsip Maqasid Syariah dan qawāʿid fiqhiyyah 

bagi menilai keharusan atau larangan inovasi genetik yang melibatkan manusia. 

Fatwa Sel Stem (2002) 

Jawatankuasa Muzakarah Fatwa Kebangsaan bagi Hal Ehwal Agama Islam Malaysia Kali ke-51 (11 Mac 

2002) telah memutuskan bahawa pengklonan manusia untuk apa-apa tujuan adalah haram kerana ia 

bertentangan dengan fitrah kejadian manusia yang telah ditetapkan oleh Allah SWT (e-Fatwa JAKIM, 

2012). Walau bagaimanapun, penggunaan sel stem diharuskan sekiranya bertujuan untuk rawatan 

perubatan yang sahih, tidak memudaratkan pesakit, serta tidak melibatkan eksploitasi embrio manusia 

secara tidak beretika (Ghaly, 2012b). Ketetapan ini menegaskan bahawa niat (qaṣd) dan tujuan perubatan 

yang bersifat maslahat sebenar (al-maṣlaḥah al-ḥaqīqiyyah) merupakan asas utama dalam penentuan 

hukum. 

Fatwa ini selari dengan beberapa prinsip utama qawāʿid fiqhiyyah, antaranya kaedah al-umūr bi 

maqāṣidihā, yang menekankan bahawa setiap perbuatan dinilai berdasarkan niat (al-Nawawī, 1972), serta 

kaedah al-ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt, yang menyatakan bahawa keadaan darurat boleh mengharuskan 

perkara yang asalnya dilarang (Ibn al-Qayyim, 1973). Berdasarkan prinsip-prinsip ini, intervensi genetik 

yang bertujuan menghapuskan penyakit keturunan yang serius boleh diterima sebagai satu bentuk 



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025 

 

 94 

keharusan perubatan. Sebaliknya, pengubahsuaian genetik untuk tujuan kosmetik, peningkatan daya 

intelek atau pembentukan ciri-ciri fizikal tertentu adalah dilarang kerana tidak memenuhi kriteria darurat 

dan berpotensi menimbulkan kemudaratan yang lebih besar terhadap struktur asas kemanusiaan. 

Fatwa Persenyawaan In Vitro (IVF) (2003) 

Muzakarah Fatwa Kebangsaan Kali ke-57 (2003) turut membincangkan garis panduan syarak berkaitan 

penggunaan teknologi persenyawaan in vitro (IVF). Muzakarah memutuskan bahawa prosedur IVF adalah 

harus sekiranya ia melibatkan benih daripada pasangan suami isteri yang sah dan dilakukan dalam tempoh 

perkahwinan yang sah. Sebaliknya, penggunaan benih penderma atau ibu tumpang adalah haram kerana 

boleh menimbulkan kekeliruan nasab dan menjejaskan kehormatan keturunan (e-Fatwa JAKIM, 2003). 

Fatwa ini jelas mencerminkan penekanan terhadap Maqasid Syariah, khususnya prinsip ḥifẓ al-nasl 

(penjagaan keturunan), yang menuntut kejelasan nasab serta perlindungan maruah institusi kekeluargaan. 

Inovasi dalam bidang reproduktif hanya dibenarkan sekiranya tidak melanggar batas syarak dan tidak 

menggugat struktur keturunan manusia yang telah ditetapkan (Kamali, 2011). 

Apabila prinsip-prinsip ini diaplikasikan kepada isu designer baby, ia membawa kepada kesimpulan 

bahawa pengubahsuaian genetik hanya dibenarkan sekiranya bertujuan perubatan, seperti mencegah 

penyakit keturunan yang serius dan mengancam nyawa. Sebaliknya, pengubahsuaian genetik yang 

bertujuan memilih ciri bukan perubatan, termasuk rupa paras, ketinggian, kecerdasan atau keupayaan 

fizikal, adalah dilarang kerana berpotensi membuka ruang kepada ketidaksamarataan sosial, eksploitasi 

manusia serta manipulasi ciptaan Allah SWT (Auda, 2008). 

Kesimpulannya, melalui pendekatan qiyās terhadap kedua-dua fatwa di atas, dapat ditegaskan bahawa 

teknologi designer baby hanya selari dengan kehendak syarak apabila ia memenuhi tujuan perubatan yang 

sahih, memelihara nyawa dan keturunan, serta tidak membawa kepada mafsadah yang lebih besar 

terhadap individu dan masyarakat. 

Kes He Jiankui dalam Penggunaan Teknologi CRISPR- Cas9 

Analisis Saintifik dan Etika 

Pada tahun 2018, Dr He Jiankui, seorang saintis dari China, mengumumkan bahawa beliau telah 

menggunakan teknologi CRISPR–Cas9 untuk menyunting gen CCR5 dalam embrio manusia dengan 

tujuan menjadikan bayi yang dilahirkan kebal terhadap jangkitan HIV (Al Jazeera, 2019). Eksperimen 

tersebut dijalankan melalui prosedur in vitro fertilisation (IVF) dan menghasilkan kelahiran bayi kembar 

yang dikenali sebagai Lulu dan Nana, serta seorang bayi tambahan, sebagaimana yang didedahkan dalam 

laporan mahkamah Shenzhen (Xinhua, 2019a). 

Tindakan tersebut telah menerima kecaman antarabangsa yang meluas selepas siasatan mendapati bahawa 

He Jiankui terlibat dalam amalan “perubatan haram”, termasuk pemalsuan dokumen kelulusan etika dan 

pelaksanaan penyelidikan tanpa lesen yang sah. Mahkamah China memutuskan bahawa eksperimen 

tersebut didorong oleh kepentingan peribadi, termasuk pencarian keuntungan dan populariti, lalu 

menjatuhkan hukuman penjara selama tiga tahun serta denda sebanyak tiga juta yuan (Al Jazeera, 2019; 

Xinhua, 2019b). 

Dari sudut etika saintifik, kes ini menonjolkan risiko besar penyuntingan gen germline yang bersifat boleh 

diwarisi. Antara kebimbangan utama yang dibangkitkan oleh komuniti saintifik ialah risiko mutasi luar 

sasaran (off-target effects), yang berpotensi menghasilkan kesan biologi jangka panjang yang tidak 

dijangka terhadap kesihatan individu dan generasi seterusnya (Xinhua, 2019a). Kes He Jiankui menjadi 

peringatan penting bahawa walaupun teknologi CRISPR mempunyai potensi besar dalam rawatan 

penyakit genetik, penggunaannya pada peringkat embrio manusia mesti disertai dengan kawalan etika 

yang ketat, kerangka perundangan yang jelas serta pertimbangan sosial yang menyeluruh bagi 

mengelakkan penyalahgunaan teknologi untuk tujuan bukan perubatan. 

 

 



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI 
JENAYAH 

 95 

Pandangan Perundangan Islam terhadap Kes He Jiankui 

Isu penyuntingan genetik manusia perlu dinilai dalam kerangka Maqasid Syariah yang menekankan 

pemeliharaan agama (ḥifẓ al-dīn), nyawa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-ʿaql), keturunan (ḥifẓ al-nasl) dan 

harta (ḥifẓ al-māl) (Auda, 2008). Berdasarkan kerangka ini, eksperimen penyuntingan gen germline yang 

dilakukan oleh He Jiankui menimbulkan implikasi serius terhadap keselamatan biologi dan 

kesinambungan keturunan manusia. 

Penyuntingan gen yang boleh diwarisi secara langsung menjejaskan prinsip ḥifẓ al-nasl kerana ia 

berpotensi mengubah struktur genetik manusia secara kekal dan mengganggu kejelasan nasab. Walaupun 

eksperimen tersebut dikaitkan dengan tujuan pencegahan HIV, kaedah yang digunakan tidak memenuhi 

piawaian syariah kerana melibatkan perubahan terhadap fitrah manusia serta membawa risiko keturunan 

yang tidak dapat diramal (Ghaly, 2012b). 

Selain itu, kaedah fiqh lā ḍarar wa lā ḍirār turut terpakai dalam menilai kes ini, memandangkan teknologi 

CRISPR pada ketika tersebut belum terbukti selamat untuk diaplikasikan kepada embrio manusia. 

Laporan antarabangsa menunjukkan kewujudan risiko mutasi luar sasaran yang boleh mencetuskan 

komplikasi genetik baharu (Al Jazeera, 2019; Xinhua, 2019b). Dalam kerangka syariah, sesuatu rawatan 

hanya diharuskan apabila manfaatnya terbukti mengatasi mudarat. Dalam kes ini, tahap risiko yang tinggi 

menunjukkan bahawa kaedah yang digunakan tidak memenuhi syarat keharusan. 

Dari sudut etika Islam, eksperimen He Jiankui juga menyalahi prinsip amanah dan integriti penyelidikan. 

Prosedur penyuntingan gen tersebut dijalankan tanpa kelulusan etika yang sah, sekali gus bertentangan 

dengan tuntutan syarak terhadap pengendalian ilmu secara bertanggungjawab. 

Terjemahan: Sesungguhnya Kami telah menawarkan amanah itu kepada langit, bumi dan 

gunung-ganang, lalu semuanya enggan memikulnya dan takut kepadanya, tetapi manusia 

memikulnya; sesungguhnya dia sangat zalim dan jahil. 

(Surah al-Aḥzāb, 33:72) 

Menurut al-Qurṭubī (2006), amanah yang dipikul oleh manusia merangkumi tanggungjawab mematuhi 

perintah dan larangan Allah SWT serta mengurus diri, keturunan dan kehidupan menurut batas yang 

ditetapkan oleh syarak. Al-Qurṭubī menjelaskan bahawa sifat “zalim dan jahil” merujuk kepada 

kecenderungan manusia menyalahgunakan amanah apabila melampaui had yang dibenarkan. Dalam 

konteks teknologi designer baby, penyuntingan gen embrio dan germline editing yang memberi kesan 

berpanjangan kepada generasi akan datang serta membawa risiko mutasi tidak disengajakan berpotensi 

melangkaui batas amanah tersebut, kerana ia menghampiri perbuatan mencampuri urusan penciptaan 

yang menjadi hak mutlak Allah SWT. 

Selain itu, penyuntingan gen germline turut menyentuh isu taḥawwul al-khalq (perubahan ciptaan Allah). 

Amaran terhadap perbuatan mengubah ciptaan tanpa keperluan mendesak ditegaskan dalam al-Qur’an, 

dan para ulama menekankan bahawa intervensi genetik hanya dibenarkan bagi tujuan rawatan yang 

terbukti perlu, selamat dan tidak membawa mafsadah yang lebih besar (Ibn al-Qayyim, 1973). 

Secara keseluruhannya, eksperimen penyuntingan gen yang dilakukan oleh He Jiankui tidak memenuhi 

syarat-syarat yang ditetapkan oleh syariah Islam. Teknologi yang digunakan masih belum terbukti selamat 

dan berpotensi mendatangkan mudarat kepada nyawa manusia, sekali gus bercanggah dengan prinsip ḥifẓ 

al-nafs. Selain itu, pengubahsuaian genetik yang memberi kesan kekal terhadap keturunan melanggar 

prinsip ḥifẓ al-nasl yang menuntut pemeliharaan nasab dan kesinambungan generasi. Tambahan pula, 

kegagalan mematuhi piawaian etika penyelidikan menyalahi prinsip amanah dan tanggungjawab dalam 

Islam. Dari sudut qawāʿid fiqhiyyah, kemudaratan yang wujud jelas lebih besar berbanding manfaat yang 

diharapkan, sejajar dengan kaedah darʾ al-mafāsid muqaddam ʿalā jalb al-maṣāliḥ. 

Oleh itu, walaupun matlamat eksperimen tersebut dikaitkan dengan pencegahan penyakit, metodologi 

yang digunakan tidak selari dengan prinsip syariah. Islam menerima kemajuan bioteknologi, namun 

pelaksanaannya mesti berpaksikan keselamatan, integriti, dan pemeliharaan Maqasid Syariah bagi 

mengelakkan kemudaratan terhadap manusia dan generasi akan datang. 



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025 

 

 96 

Perspektif Undang-Undang Jenayah Islam dan Undang-Undang Sivil di Malaysia terhadap 

Pengubahsuaian Genetik  

Objektif utama Undang-Undang Jenayah Islam adalah untuk mencapai keadilan iaitu dengan melindungi 

nyawa (al-nafs), maruah (al-ʿirḍ), keturunan (al-nasl), harta (al-māl) serta ketenteraman awam (al-niẓām 

al-ʿāmm). Dalam konteks semasa, skop tersebut turut diperluaskan selari dengan perkembangan sains 

moden, termasuk kesalahan yang berkaitan dengan bioteknologi dan genetik manusia (Kamali, 2011). 

Perluasan ini penting bagi memastikan kemajuan teknologi tidak bercanggah dengan prinsip syariah atau 

membawa kemudaratan kepada individu dan masyarakat. 

Dalam isu designer baby, persoalan utama ialah sama ada pengubahsuaian genetik boleh diklasifikasikan 

sebagai suatu bentuk jenayah menurut undang-undang jenayah Islam. Secara asasnya, pengubahsuaian 

genetik tidak semestinya tergolong sebagai jenayah, khususnya apabila ia dilakukan bagi tujuan 

terapeutik, rawatan penyakit atau pencegahan risiko kesihatan keturunan. Walau bagaimanapun, ia boleh 

bertukar menjadi satu bentuk jenayah apabila melibatkan pelanggaran syarak, penipuan, pemalsuan 

dokumen, pelaksanaan prosedur tanpa kebenaran yang sah, atau pendedahan manusia kepada risiko besar 

yang tidak dapat dibenarkan. Dalam keadaan sedemikian, amalan tersebut boleh dikategorikan sebagai 

jināyāt al-bayūṭiqiyyah (jenayah bioteknologi). 

Tindakan menjalankan penyelidikan genetik tanpa kelulusan undang-undang atau etika boleh termasuk 

dalam kategori al-jarāʾim ʿalā al-niẓām al-ʿāmm, kerana perbuatan tersebut menjejaskan ketenteraman 

awam serta meruntuhkan kepercayaan masyarakat terhadap institusi perubatan dan penyelidikan. Kes He 

Jiankui, yang melibatkan pemalsuan dokumen kajian serta pelanggaran protokol etika antarabangsa, boleh 

dianalisis sebagai perbuatan tazwīr al-wathāʾiq (pemalsuan dokumen), yang dalam fiqh tergolong dalam 

jenayah penipuan dan khianat (ghish wa khiyānah) (Ghaly, 2012a). 

Dari sudut ḥifẓ al-nasl, salah satu objektif utama Maqasid Syariah, pengubahsuaian genetik yang 

menyebabkan pencampuran benih atau kekeliruan keturunan adalah dilarang keras. Penggunaan sperma, 

ovum atau embrio tanpa kebenaran pasangan yang sah merupakan pencerobohan terhadap keturunan dan 

boleh dikategorikan sebagai al-jarāʾim ʿalā al-nasl. Islam meletakkan kepentingan yang tinggi terhadap 

kejelasan nasab, dan manipulasi genetik tanpa kawalan boleh dianalogikan dengan percampuran benih 

tanpa akad sah (zinā bi al-majāz), yang membuka ruang kepada kekeliruan keturunan serta kerosakan 

sosial (al-Nawawī, 1972). 

Bagi kesalahan yang tidak mempunyai hukuman khusus yang ditetapkan dalam al-Qur’an atau al-Sunnah, 

ia tergolong dalam kategori taʿzīr, iaitu hukuman yang ditentukan oleh pemerintah (walī al-amr). Dalam 

konteks penyelidikan genetik manusia atau teknologi designer baby, hukuman taʿzīr boleh dikenakan 

terhadap saintis atau institusi yang melanggar garis panduan syariah atau etika, termasuk denda, 

penggantungan lesen, hukuman penjara atau larangan menjalankan penyelidikan, bergantung kepada 

tahap risiko dan kemudaratan yang ditimbulkan. Pendekatan ini selaras dengan kaedah fiqh taṣarruf al-

imām ʿalā al-raʿiyyah manūṭ bi al-maṣlaḥah, yang menegaskan bahawa tindakan pemerintah hendaklah 

berasaskan kepentingan awam (Ibn al-Qayyim, 1973). 

Secara keseluruhannya, fiqh jināyāt menyediakan kerangka normatif yang penting untuk menilai dan 

mengawal salah laku dalam bioteknologi moden. Isu pengubahsuaian genetik juga boleh berkait dengan 

perbahasan jenayah qiṣāṣ apabila melibatkan kemudaratan terhadap janin manusia. Pendekatan ini 

memastikan bahawa perkembangan sains berlaku dalam lingkungan syariah, dengan tujuan memelihara 

nyawa, keturunan dan maruah manusia serta mencegah penyalahgunaan teknologi yang boleh membawa 

kerosakan sosial yang meluas. 

Perspektif Undang-Undang Sivil di Malaysia 

Dalam sistem perundangan sivil Malaysia, sehingga kini masih belum terdapat undang-undang khusus 

yang mengawal pengubahsuaian genetik manusia atau penggunaan teknologi seperti CRISPR dan 

designer baby. Walau bagaimanapun, beberapa kerangka regulatori wujud secara tidak langsung, 

termasuk Akta Perubatan 1971 [Akta 50], garis panduan IVF Malaysia, serta Guidelines on Ethical Issues 

in the Provision of Medical Genetics Services yang dikeluarkan oleh Kementerian Kesihatan Malaysia 

(2019). Dokumen-dokumen ini menekankan aspek keselamatan genetik, autonomi pesakit dan 

perlindungan terhadap generasi akan datang. 



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI 
JENAYAH 

 97 

Kajian regulatori turut menunjukkan bahawa Malaysia masih belum mempunyai rangka undang-undang 

yang komprehensif bagi mengawal penyuntingan gen manusia secara khusus (Kalidasan & Theva Das, 

2021). Pada tahun 2025, kerajaan Malaysia melalui Kementerian Sains, Teknologi dan Inovasi (MOSTI) 

telah memperkenalkan Garis Panduan Etika Bioteknologi Kebangsaan sebagai usaha memperkukuh 

prinsip etika dalam pembangunan bioteknologi (MOSTI, 2025). Walaupun garis panduan ini merupakan 

langkah penting, ketiadaan peruntukan jenayah yang mengikat menunjukkan bahawa keperluan terhadap 

undang-undang bioetika nasional yang lebih menyeluruh masih belum dipenuhi. 

Kesimpulan  

Isu designer baby merupakan cabaran utama dalam era kemajuan bioteknologi yang menuntut penelitian 

serius daripada perspektif syariah, etika dan perundangan. Islam menegaskan bahawa penggunaan ilmu 

dan teknologi mestilah berpaksikan tanggungjawab manusia sebagai hamba dan khalifah Allah SWT, 

serta dinilai melalui neraca Maqasid Syariah bagi memastikan pemeliharaan agama, nyawa, akal, 

keturunan dan maruah manusia terus terjamin. Oleh itu, kemajuan teknologi genetik tidak boleh dinilai 

semata-mata berdasarkan keupayaan saintifik, sebaliknya perlu dikawal agar tidak menjejaskan fitrah 

manusia dan tidak membawa kemudaratan yang lebih besar daripada kemaslahatan. 

Sehubungan itu, keperluan untuk memperluas penyelidikan dan perbincangan dalam bidang ini adalah 

amat mendesak bagi membolehkan penggubalan perundangan khusus berkaitan teknologi genetik 

manusia di Malaysia. Perundangan tersebut penting bagi memelihara maṣlaḥah dan menolak mafsadah, 

khususnya dalam aspek pemeliharaan nyawa dan keturunan, di samping memastikan penggunaan 

teknologi genetik kekal dalam kerangka yang dibenarkan oleh syariah dan undang-undang sivil. Sekiranya 

berlaku pelanggaran, tindakan undang-undang dan hukuman yang setimpal perlu dikenakan sebagai 

mekanisme kawalan, pencegahan dan penguatkuasaan. Selain itu, kerjasama berterusan antara ulama, 

saintis dan pembuat dasar melalui pendekatan ijtihād jamāʿī amat diperlukan bagi memastikan setiap 

inovasi bioteknologi dinilai secara seimbang, harmoni antara wahyu dan akal, serta benar-benar 

memelihara kemaslahatan umat sejagat. 

Rujukan 

Al Jazeera. (2019, Disember 30). “China ‘gene-editing’ scientist sentenced to three years in jail”. 

https://www.aljazeera.com/news/2019/12/30/china-gene-editing-scientist-sentenced-to-three-

years-in-jail Al Jazeera 

Alias, M. A. A., Mohd Jailani, M. R., Wan Ismail, W. A. F., & Baharuddin, A. S. (2024). The integration 

of five main goals of shariah in the production of science and technology for human well-being. 

AL-MAQASID: The International Journal of Maqasid Studies and Advanced Islamic Research, 

5(1), 1–16. 

Al-Nawawi. (1972). Sharḥ ṣaḥiḥ muslim. Dar al-Maʿrifah. 

Al-Qurṭubī, M. A. A. (2006). Al-Jāmiʿ li-aḥkām al-Qurʾān. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Shatibi. (2004). Al-Muwafaqat fi usul al-shariah. Matbaʿat al-Maktabah al-Tujariyah. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. International 

Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: IIIT. 

Cavaliere, G. (2017). “Genome editing and assisted reproduction: curing embryos, society or prospective 

parents?”. Medicine, Health Care and Philosophy. 

https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC5956052/ 

Devi, P. (2025, May 21). “Designer babies: The promise and peril of gene editing”. Taylor’s University. 

https://university.taylors.edu.my/en/student-life/news/2025/designer-babies-the-promise-and-

peril-of-gene-editing.html#what-are-designer-babies 

E-Fatwa JAKIM. (2002). Keputusan Muzakarah Fatwa Kebangsaan – Sel Stem. Jabatan Kemajuan Islam 

Malaysia. https://www.e-fatwa.gov.my  

E-Fatwa JAKIM. (2003). Keputusan Muzakarah Fatwa Kebangsaan – IVF. Jabatan Kemajuan Islam 

Malaysia. https://www.e-fatwa.gov.my  

Ghaly, M. (2012a). Islamic bioethics in the twenty-first century. Zygon, 47(3), 592–609. 

Ghaly, M. (2012b). Biomedical ethics in Islamic law. Brill. 

https://www.aljazeera.com/news/2019/12/30/china-gene-editing-scientist-sentenced-to-three-years-in-jail?utm_source=chatgpt.com
https://www.aljazeera.com/news/2019/12/30/china-gene-editing-scientist-sentenced-to-three-years-in-jail?utm_source=chatgpt.com
https://www.aljazeera.com/news/2019/12/30/china-gene-editing-scientist-sentenced-to-three-years-in-jail/?utm_source=chatgpt.com
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC5956052/
https://university.taylors.edu.my/en/student-life/news/2025/designer-babies-the-promise-and-peril-of-gene-editing.html#what-are-designer-babies
https://university.taylors.edu.my/en/student-life/news/2025/designer-babies-the-promise-and-peril-of-gene-editing.html#what-are-designer-babies
https://www.e-fatwa.gov.my/
https://www.e-fatwa.gov.my/


LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025 

 

 98 

Ghaly, M. (2012c). Ethical issues in genetic engineering: A perspective from Islamic bioethics. Bioethics 

Journal, 26(7), 364–372. 

Habermas, J. (2003). The future of human nature. Cambridge: Polity Press. 

Hammerstein, A. L., Enggel, M., & Biller-Andorno, N. B. (2019). Is selecting better than modifying? An 

investigation of arguments against germline gene editing compared to PGD. BMC Medical Ethics, 

20(83), 1-13.  

Harper, J.C., & Sengupta, S.B. (2012). Preimplantation genetic diagnosis: State of the art 2011. Human 

Genetics, 131(2), 175–186. https://doi.org/10.1007/s00439-011-1086-7  

Hsu, P. D., Lander, E. S., & Zhang, F. (2014). Development and applications of CRISPR-Cas9 for genome 

engineering. Cell, 157(6), 1262–1278.  

Ibn Kathīr. (2003). Tafsir Ibnu Katsir. Jakarta: Pustaka Imam asy-Syafi’i. 

Ibn Qayyim. (1973). I‘lam al-muwaqqi‘in. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Kalidasan, S., & Theva Das, K. (2021). Bioethics and stem cell research in Malaysia: Ethical and legal 

perspectives. Malaysian Journal of Medical Sciences, 28(6), 55–67. 

Kamali, M. H. (2011). Shari’ah law: An introduction. Oneworld. 

Kementerian Kesihatan Malaysia. (2019). Garis Panduan IVF Malaysia. Putrajaya: MOH. 

 Li, C.-X. & Qian, H.-L. (2015). “A double-edged sword: CRISPR-Cas9 is emerging as a revolutionary 

technique for genome editing”. Military Medical Research. 

https://mmrjournal.biomedcentral.com/articles/10.1186/s40779-015-0054-1 

Ministry of Science, Technology and Innovation (MOSTI). (2025). Guidelines on Genetic Research and 

Biotechnological Ethics. Putrajaya. 

National Academies of Sciences, Engineering, and Medicine. (2017). Human genome editing: Science, 

ethics, and governance. Washington, DC: The National Academies Press.  

Otieno, M. O. (2015). CRISPR-Cas9 human genome editing: Challenges, ethical concerns and 

implications. Journal of Clinical Research & Bioethics, 6(6), 1-3. 

Qutbh, S. (2003). Tafsir fi zhilalil qur’an di bawah naungan al-qur’an jilid 7. Gema Insani Press. 

 Ramos, P. D., Almeida, M. S., & Olsson, I. A. S. (2023). What do people think about genetic engineering? 

A systematic review of questionnaire surveys before and after the introduction of CRISPR. 

Frontiers in Genome Editing, 5, 1-22. 

Sandel, M. J. (2007). The case against perfection: Ethics in the age of genetic engineering. Harvard 

University Press. 

Shahridzuan, M. S. A. (2024). CRISPR-Cas9 gene editing according to maqasid al-shariah: Ethical 

concerns and applications. AL-MAQASID: The International Journal of Maqasid Studies and 

Advanced Islamic Research, 4(1). 

The Guardian. (2019, Disember 30). “Chinese scientist who edited babies’ genes jailed for three years”. 

https://www.theguardian.com/world/2019/dec/30/gene-editing-chinese-scientist-he-jiankui-

jailed-three-years The Guardian 

Tussaripah Jamil, H. M., & Yaakub, H. (2018). Perspektif halal dalam penggunaan teknologi PGD bagi 

tujuan penyaringan penyakit-penyakit genetik: Halal perspective on the use of PGD technology 

for screening genetic diseases. Journal of Muwafaqat, 1(2), 86–95.  

Xinhua. (2019a, Disember 30). “He Jiankui jailed for illegal human embryo gene-editing”. 

https://en.people.cn/n3/2019/1230/c90000-9644855.html People's Daily Online 

Xinhua. (2019b, Disember 31). “He Jiankui gets 3 years for illegal human embryo gene-editing”.  

https://english.court.gov.cn/2019-12/31/c_761907.htm english.court.gov.cn 

Zhang, M.-L., Li, H.-B., & Jin, Y. (2024). Application and perspective of CRISPR/Cas9 genome editing 

technology in human disease modeling and gene therapy. Frontiers in Genetics, 15, 1-14. 

Zhang, Y.-R., Yin, T.-L., & Zhou, L.-Q. (2023). CRISPR/Cas9 technology: Applications in oocytes and 

early embryos. Journal of Translational Medicine, 21(746), 1-11. 

https://doi.org/10.1007/s00439-011-1086-7
https://mmrjournal.biomedcentral.com/articles/10.1186/s40779-015-0054-1
https://www.theguardian.com/world/2019/dec/30/gene-editing-chinese-scientist-he-jiankui-jailed-three-years?utm_source=chatgpt.com
https://www.theguardian.com/world/2019/dec/30/gene-editing-chinese-scientist-he-jiankui-jailed-three-years?utm_source=chatgpt.com
https://www.theguardian.com/world/2019/dec/30/gene-editing-chinese-scientist-he-jiankui-jailed-three-years?utm_source=chatgpt.com
https://en.people.cn/n3/2019/1230/c90000-9644855.html?utm_source=chatgpt.com
https://en.people.cn/n3/2019/1230/c90000-9644855.html?utm_source=chatgpt.com
https://english.court.gov.cn/2019-12/31/c_761907.htm?utm_source=chatgpt.com
https://english.court.gov.cn/2019-12/31/c_761907.htm?utm_source=chatgpt.com

