Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal

(QLEXFORENSICA

Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025
CFORSJ Journal

DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS
PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI JENAYAH

DESIGNER BABY AND THE LIMITS OF HUMAN BIOTECHNOLOGY: A LEGAL ANALYSIS BASED
ON MAQASID SYARIAH AND CRIMINAL LIABILITY

Nurul A’ini Zalizan, "*Hasnizam Hashim, "iiiwan Abdul Fattah Wan Ismail, 'Mohamad Aniq Aiman Alias,
wikiilivAhmad Syukran Baharuddin, iSyaryanti Hussin & ‘Baidar Mohammed Mohammed Hassan

iFaculty of Syariah and Law, Universiti Sains Islam Malaysia, Bandar Baru Nilai, 71800 Nilai Negeri Sembilan, Malaysia
iCentre of Research for Figh Forensics and Judiciary (CFORSJ), Faculty of Syariah and Law, Universiti Sains Islam Malaysia,
Bandar Baru Nilai, 71800 Nilai Negeri Sembilan, Malaysia
iResearch Fellow, Magasid Institute, United States of America (USA)
VInternational Advisory Board Member, Mejellat Al-Afag wa Al-Maarif (JSKP), Faculty of Humanities, Islamic Sciences and
Civilization, University Amar Telidji of Laghouat, BP 37G, Road of Ghardaia, 03000 Laghouat, Algeria

*(Corresponding author) e-mail: hasnizam@usim.edu.my

Article history:

Submission date: 5 October 2025

Received in revised form: 10 November 2025
Acceptance date: 12 December 2025
Available online: 29 December 2025

Keywords:

Designer baby, human genetic modification,
Magasid Syariah, criminal liability, designer
baby, pengubahsuaian genetik manusia,
Magasid Syariah, liabiliti jenayah

Funding:

This research did not receive any specific
grant from funding agencies in the public,
commercial, or non-profit sectors.

Competing interest:
The author(s) have declared that no
competing interests exist.

Cite as:

Zalizan, N. A., Hashim, H., Wan Ismail, W. A.
F., Alias, M. A. A., Baharuddin, A. S., Hussin,
S., & Mohammed Hassan, B. M. (2025).
Designer baby dan sempadan bioteknologi
manusia: Analisis perundangan berdasarkan
magqasid syariah dan liabiliti jenayah:
Designer baby and the limits of human
biotechnology: A legal analysis based on
maqasid syariah and criminal liability.
LexForensica: Forensic Justice And Socio-
Legal Research Journal, 2(2), 85-98.
https://doi.org/10.33102/wxnanf10

© The authors (2025). This is an Open
Access article distributed under the terms of
the Creative Commons Attribution (CC BY
NC) (http://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/), which permits non-commercial re-
use, distribution, and reproduction in any
medium, provided the original work is
properly cited. For commercial re-use, please
contact penerbit@usim.edu.my.

SDG Elements:
Peace, Justice, and Strong Institutions

16 PEAGE, JUSTICE
AND STRONG
INSTITUTIONS

L

ABSTRACT

The phenomenon of designer babies represents a form of modern
biotechnological innovation that enables genetic modification of
human embryos to produce offspring with specific traits such as
intelligence, physical appearance, and desired health attributes. While
this technology offers significant medical potential, it raises complex
ethical, religious, and legal concerns due to human intervention in the
divine order of creation. The objective of this paper is to analyze the
issue of designer babies from the perspectives of Islamic law and
criminal law, and to identify the boundaries established by the Syariah,
as well as the relevant legal provisions concerning human genetic
modification. This paper also examines the implications of such
technology on the principles of Maqasid Syariah, as well as potential
criminal liabilities arising from misuse, moral transgression, or
exploitation of human life. This study employs a qualitative
methodology, utilizing content analysis of classical and contemporary
sources, including jurists' opinions, fatwas, scholarly journals, legal
maxims (gawaid fighiyyah), and medical ethics resolutions. The
significance of this study lies in its examination of Islamic perspectives
and legal frameworks governing the application of genetic technology
on humans, including potential civil and Syariah criminal liabilities.
Preliminary findings indicate that Islam permits genetic modification
for therapeutic purposes such as treatment and prevention of diseases.
However, Islam rejects any form of manipulation intended for
cosmetic enhancement, gender selection without medical necessity, or
human capability enhancement, deeming such practices as unlawful
and potentially constituting a criminal act. This paper contributes to
the development of Islamic bioethical discourse and criminal law by
proposing that comprehensive Syariah-compliant and legal guidelines
be formulated to regulate the use of genetic technologies in a manner
consistent with human dignity and the higher objectives of Islamic law
(Magasid Syariah).

85


mailto:hasnizam@usim.edu.my
https://doi.org/10.33102/wxnanf10
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:penerbit@usim.edu.my

LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025

ABSTRAK

Fenomena designer baby merujuk kepada inovasi bioteknologi moden yang membolehkan
pengubahsuaian genetik terhadap embrio manusia bagi menghasilkan zuriat dengan ciri tertentu, termasuk
aspek kesihatan, kecerdasan dan rupa paras. Walaupun teknologi ini berkembang pesat dalam bidang
perubatan reproduktif, penggunaannya menimbulkan persoalan etika dan implikasi perundangan yang
serius kerana melibatkan campur tangan manusia terhadap fitrah kejadian yang ditetapkan oleh Allah
SWT. Sehubungan itu, kajian ini bertujuan menganalisis isu designer baby daripada perspektif hukum
syarak dan undang-undang jenayah dengan meneliti batas-batas keharusan syariah serta implikasi liabiliti
jenayah yang berpotensi timbul daripada pengubahsuaian genetik manusia. Kajian ini menggunakan
metodologi kualitatif melalui analisis kandungan terhadap sumber-sumber primer dan sekunder, termasuk
karya figh klasik dan kontemporari, pendapat fugaha, fatwa, gawa id fighiyyah, resolusi perubatan serta
penulisan akademik berkaitan bioetika dan perundangan. Analisis turut dijalankan berdasarkan kerangka
Magasid Syariah dan prinsip undang-undang jenayah Islam serta sivil, khususnya dalam konteks
penyalahgunaan teknologi, pelanggaran etika penyelidikan dan eksploitasi terhadap manusia. Dapatan
kajian menunjukkan bahawa pengubahsuaian genetik dibenarkan dalam Islam secara terhad, iaitu bagi
tujuan rawatan dan pencegahan penyakit yang serius serta selari dengan prinsip pemeliharaan nyawa dan
keturunan. Namun demikian, sebarang bentuk manipulasi genetik yang bertujuan kosmetik, pemilihan
jantina tanpa keperluan perubatan atau peningkatan keupayaan manusia adalah ditolak kerana bercanggah
dengan Magasid Syariah dan berpotensi diklasifikasikan sebagai suatu bentuk kesalahan jenayah. Kajian
ini menyumbang kepada pengukuhan wacana bioetika Islam dan perundangan dengan mengemukakan
keperluan penggubalan garis panduan syariah serta kerangka undang-undang yang lebih komprehensif
bagi mengawal penggunaan teknologi genetik manusia agar selari dengan nilai kemanusiaan dan prinsip
keadilan.

Pengenalan

Fenomena designer baby merujuk kepada keupayaan untuk memilih atau memodifikasi ciri genetik
manusia pada peringkat embrio melalui penggunaan teknologi bioperubatan moden seperti in vitro
fertilisation (I\VVF) dan penyuntingan gen menggunakan teknologi CRISPR-Cas9. Istilah designer baby
mula mendapat perhatian pada penghujung 1990-an, selari dengan perkembangan teknologi genetik yang
membolehkan saintis mengenal pasti serta memilih embrio yang bebas daripada penyakit genetik sebelum
proses implantasi dilakukan (Devi, 2025). Secara ringkas, designer baby merujuk kepada bayi yang ciri
genetiknya telah dipilih atau diubah suai secara saintifik pada peringkat embrio bagi mencapai tujuan
tertentu.

Secara konseptual, aplikasi designer baby boleh dibahagikan kepada dua kategori utama, iaitu
pengubahsuaian genetik bersifat terapeutik dan pengubahsuaian berasaskan peningkatan (enhancement).
Pengubahsuaian genetik terapeutik bertujuan untuk mencegah atau merawat penyakit genetik warisan
yang serius seperti cystic fibrosis, penyakit Huntington dan anemia sel sabit (Hsu et al., 2014). Sebaliknya,
pengubahsuaian berasaskan peningkatan merujuk kepada perubahan ciri-ciri bukan perubatan, termasuk
sifat fizikal dan kognitif seperti ketinggian, warna mata, keupayaan atletik dan tahap kecerdasan. Kategori
kedua ini menimbulkan kebimbangan etika yang lebih signifikan kerana ia melangkaui keperluan
perubatan dan berpotensi mengubah konsep fitrah serta keadilan sosial dalam masyarakat (Devi, 2025).

Sebelum kemunculan teknologi kejuruteraan genetik dan IVVF, idea designer baby hanya wujud dalam
ruang fiksyen sains. Namun, perkembangan pesat dalam bidang genetik molekul, khususnya selepas
kejayaan pemetaan lengkap genom manusia melalui Human Genome Project pada tahun 2003, telah
membuka ruang baharu kepada aplikasi teknologi ini dalam dunia perubatan moden. Pemetaan genom
manusia membolehkan pengenalpastian gen-gen tertentu yang bertanggungjawab terhadap penyakit dan
sifat biologi manusia, sekali gus mempercepatkan perkembangan teknologi penyuntingan gen
(Shahridzuan, 2024).

86



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI
JENAYAH

Walau bagaimanapun, di sebalik potensi manfaat perubatan yang ditawarkan, pengubahsuaian genetik
terhadap embrio manusia menimbulkan persoalan serius dari sudut hukum syarak dan perundangan,
khususnya apabila teknologi ini digunakan bagi tujuan selain terapeutik. Dari perspektif syariah,
pengubahsuaian genetik yang bertujuan untuk rawatan dan pencegahan penyakit boleh dipertimbangkan
sebagai harus berdasarkan prinsip Magasid Syariah, khususnya dalam aspek pemeliharaan nyawa (hifz
al-nafs) dan keturunan (hifz al-nasl). Namun demikian, manipulasi genetik yang bersifat peningkatan,
seperti perubahan kosmetik, pemilihan jantina tanpa keperluan perubatan, dan peningkatan keupayaan
manusia, adalah dilarang kerana berpotensi melanggar batas-batas syarak, mencabar konsep fitrah
kejadian manusia, serta membuka ruang kepada implikasi jenayah dan ketidakseimbangan sosial.

Sehubungan itu, kajian ini bertujuan untuk memfokuskan kepada analisis konsep designer baby melalui
teknologi penyuntingan gen dengan menilai manfaat dan risiko bioperubatan daripada perspektif Magasid
Syariah dan etika Islam kontemporari, di samping meneliti implikasi perundangan yang berkaitan dalam
konteks perkembangan sains dan teknologi semasa.

Kaedah Teknologi “Designer Baby” serta Objektif Penggunaannya

Penghasilan designer baby melibatkan aplikasi teknologi bioperubatan canggih yang membolehkan
pemilihan atau pengubahsuaian ciri genetik manusia pada peringkat embrio sebelum proses implantasi
dilakukan. Teknologi ini dibangunkan selari dengan kemajuan dalam bidang genetik molekul dan
perubatan reproduktif, khususnya bagi tujuan pencegahan penyakit genetik dan peningkatan kualiti
kesihatan generasi akan datang (National Academies of Sciences, Engineering, and Medicine, 2017).
Antara kaedah utama yang digunakan dalam konteks ini ialah Preimplantation Genetic Diagnosis (PGD)
dan teknologi penyuntingan genetik melalui CRISPR/Cas9, yang masing-masing memainkan peranan
signifikan dalam menentukan kesihatan serta ciri genetik embrio sebelum implantasi (Hsu et al., 2014).

Prosedur Preimplantation Genetic Diagnosis (PGD) bermula dengan pelaksanaan in vitro fertilisation
(IVF), iaitu proses persenyawaan ovum dan sperma yang dijalankan di makmal bagi menghasilkan
beberapa embrio. Selepas beberapa hari perkembangan embrio, satu atau dua sel diambil daripada setiap
embrio untuk dianalisis secara genetik bagi mengesan kewujudan mutasi gen atau keabnormalan
kromosom tanpa menjejaskan daya hidup embrio tersebut (Devi, 2025). Kaedah ini membolehkan
pemilihan embrio yang bebas daripada penyakit genetik serius seperti talasemia, Tay-Sachs, cystic fibrosis
dan penyakit Huntington, sekali gus mengurangkan risiko kelahiran bayi dengan gangguan genetik yang
mengancam Kkualiti hidup (Harper & Sengupta, 2012).

Selain berfungsi sebagai mekanisme pencegahan penyakit, PGD juga digunakan untuk memastikan
keserasian genetik tertentu dalam konteks keluarga, khususnya melalui analisis Human Leukocyte Antigen
(HLA). Pendekatan ini penting bagi mengelakkan pewarisan penyakit genetik tertentu serta meningkatkan
peluang kelahiran bayi yang sihat dalam kalangan pasangan yang berisiko tinggi (Devi, 2025). Dalam
konteks penyelidikan dan amalan klinikal, PGD telah terbukti berkesan sebagai langkah saringan awal,
dengan kajian menunjukkan penurunan ketara risiko penyakit keturunan dalam kalangan pasangan
pembawa mutasi genetik (Harper & Sengupta, 2012). Justeru, PGD dianggap sebagai kaedah pencegahan
yang relatif selamat dan telah digunakan secara meluas di pusat rawatan kesuburan di peringkat global
(Devi, 2025).

Berbeza dengan PGD yang berfungsi sebagai mekanisme pemilihan embrio, teknologi penyuntingan
genetik membolehkan pengubahsuaian dilakukan secara langsung ke atas DNA embrio. Antara teknologi
penyuntingan gen yang paling berpengaruh ialah CRISPR/Cas9, yang menggunakan RNA panduan bagi
mengenal pasti dan menyasarkan urutan gen tertentu, seterusnya membolehkan enzim Cas9 memotong
DNA pada lokasi yang ditetapkan. Proses pembaikan semula DNA oleh sel kemudiannya membolehkan
gen rosak disingkirkan atau digantikan dengan gen yang berfungsi dengan baik (Zhang et al., 2023).

CRISPR/Cas9 menawarkan kelebihan yang signifikan berbanding teknologi penyuntingan gen terdahulu,
termasuk tahap ketepatan yang lebih tinggi, kos pelaksanaan yang lebih rendah, keupayaan menyunting
pelbagai gen secara serentak (multiplex editing), serta prosedur yang lebih efisien dan pantas (Zhang et
al., 2024). Teknologi ini telah diuji pada sel soma manusia dan embrio peringkat awal, dengan hasil kajian
menunjukkan keberkesanan dalam membetulkan mutasi genetik yang menyebabkan penyakit serius,

87



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025

seperti mutasi pada gen B-globin yang berkait rapat dengan pembentukan hemoglobin dan berpotensi
mencegah anemia sel sabit (Zhang et al., 2023).

Walau bagaimanapun, di sebalik potensi terapeutiknya, CRISPR/Cas9 juga membuka ruang kepada
aplikasi pengubahsuaian ciri bukan perubatan, termasuk kecerdasan, kekuatan fizikal dan penampilan
luaran. Dimensi ini menjadikan penggunaan teknologi tersebut lebih kompleks dari sudut saintifik, etika
dan sosial, kerana ia melibatkan campur tangan terhadap sifat semula jadi manusia dan berpotensi
mencetuskan ketidakseimbangan sosial (Li & Qian, 2015). Selain itu, teknologi ini masih berdepan
dengan cabaran teknikal, khususnya risiko penyuntingan tidak tepat (off-target effects) dan
ketidakseragaman hasil penyuntingan, yang menuntut penyelidikan lanjutan sebelum diaplikasikan secara
meluas dalam konteks klinikal (Otieno, 2015).

Secara keseluruhannya, PGD dan penyuntingan genetik melalui CRISPR/Cas9 merupakan dua kaedah
yang saling melengkapi dalam teknologi designer baby. PGD berfungsi sebagai mekanisme saringan awal
yang relatif selamat bagi memastikan hanya embrio yang sihat dipilih untuk implantasi, manakala
CRISPR/Cas9 membolehkan intervensi genetik yang lebih spesifik dan mendalam terhadap mutasi
genetik tertentu. Gabungan kedua-dua kaedah ini telah merevolusikan bidang perubatan reproduktif dan
genetik manusia, sekali gus menjadi asas penting kepada penyelidikan moden dalam pencegahan penyakit
keturunan serta pemahaman terhadap peranan genetik dalam pembentukan ciri manusia (Shahridzuan,
2024).

Fungsi Teknologi Penyuntingan Genetik

Penggunaan teknologi penyuntingan genetik dan saringan embrio secara umumnya mempunyai dua
fungsi utama iaitu fungsi perubatan (therapeutic) dan fungsi peningkatan atau pemilihan ciri
(enhancement) (Habermas, 2003). Fungsi perubatan memberi tumpuan kepada pencegahan atau rawatan
penyakit genetik yang diwarisi daripada ibu bapa kepada anak, khususnya penyakit yang bersifat serius
dan berisiko tinggi terhadap kualiti hidup. Melalui kaedah seperti Preimplantation Genetic Diagnosis
(PGD) dalam rawatan in vitro fertilisation (IVF), mutasi genetik yang berpotensi menyebabkan penyakit
dapat dikenal pasti pada peringkat awal, seterusnya membolehkan embrio yang membawa mutasi tersebut
diketepikan dan hanya embrio yang sihat ditanam ke dalam rahim (Tussaripah Jamil & Yaakub, 2018).

Pendekatan ini berfungsi sebagai mekanisme pencegahan awal yang berkesan bagi mengelakkan
kelahiran bayi dengan penyakit genetik seperti talasemia, cystic fibrosis, penyakit Huntington dan kanser
keturunan. Selain meningkatkan peluang kehamilan yang sihat, aplikasi penyuntingan genetik dan
saringan embrio turut berpotensi mengurangkan beban psikologi, sosial dan kos rawatan jangka panjang
yang sering ditanggung oleh keluarga berisiko tinggi (Hammerstein et al., 2019). Dari sudut perubatan,
justifikasi utama teknologi ini adalah untuk memelihara kesihatan dan kesejahteraan generasi akan datang
melalui intervensi awal yang bersifat pencegahan.

Selain fungsi perubatan, teknologi penyuntingan genetik juga diaplikasikan bagi tujuan peningkatan atau
pemilihan ciri (enhancement), yang membolehkan ibu bapa memilih ciri-ciri tertentu dalam anak mereka.
Antara ciri yang sering dikaitkan dengan fungsi ini termasuk warna mata, warna kulit, ketinggian, jantina,
tahap kecerdasan dan keupayaan fizikal. Motivasi di sebalik pemilihan tersebut bukan semata-mata
berkaitan kesihatan, tetapi turut berakar daripada konsep autonomi reproduktif serta aspirasi ibu bapa
untuk menyediakan peluang terbaik kepada anak sejak peringkat awal kehidupan (Cavaliere, 2017).
Dalam konteks ini, penyuntingan genetik dilihat sebagai instrumen yang membolehkan perancangan sifat
genetik dilakukan secara lebih sistematik berbanding kebergantungan sepenuhnya kepada faktor semula
jadi, sekali gus mencerminkan pengaruh norma sosial, pendidikan dan jangkaan peribadi terhadap
keputusan reproduktif.

Walau bagaimanapun, kajian berkaitan persepsi masyarakat menunjukkan bahawa sokongan awam
terhadap penggunaan teknologi penyuntingan genetik adalah jauh lebih tinggi apabila ia digunakan bagi
tujuan perubatan berbanding aplikasi peningkatan bukan perubatan, seperti peningkatan kecerdasan atau
pengubahsuaian penampilan fizikal (Ramos et al., 2023). Dapatan ini mencerminkan kewujudan garis
pemisah yang jelas dalam pertimbangan moral masyarakat, di mana manfaat kesihatan dianggap lebih
wajar berbanding intervensi yang berpotensi mengubah sifat semula jadi manusia dan mencetuskan
ketidaksamaan sosial. Oleh itu, walaupun teknologi penyuntingan genetik memberikan tahap autonomi

88



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI
JENAYAH

yang tinggi kepada ibu bapa, penggunaannya tetap tertakluk kepada pertimbangan etika, sosial dan
tanggungjawab moral yang lebih luas. Perbincangan ini menekankan keperluan untuk menyeimbangkan
antara kemajuan saintifik dan implikasi sosial, serta menggambarkan kompleksiti keputusan reproduktif
dalam era bioteknologi moden.

Isu-Isu Etika berkaitan Designer Baby

Teknologi designer baby menawarkan potensi yang signifikan dalam pencegahan penyakit genetik.
Namun demikian, pada masa yang sama, penggunaannya menimbulkan dilema etika yang mendalam dari
sudut syariah, moral dan perundangan. Keupayaan manusia untuk memilih atau mengubah ciri genetik
zuriat melalui intervensi bioteknologi telah mencetuskan persoalan kritikal berkaitan batas campur tangan
terhadap ciptaan Allah SWT, pemeliharaan kesucian nasab, serta penghormatan terhadap nilai
kemanusiaan. Sehubungan itu, bahagian ini, penyelidik menganalisis isu-isu etika utama yang berkaitan
dengan penggunaan teknologi designer baby serta implikasinya terhadap individu dan generasi akan
datang.

Salah satu isu etika yang paling utama adalah campur tangan manusia terhadap ciptaan Allah SWT.
Teknologi designer baby membolehkan pemilihan atau pengubahsuaian ciri genetik tertentu, seperti
kecerdasan, rupa fizikal dan jantina bayi. Dari perspektif syariah, sebarang perubahan terhadap kejadian
asal manusia tanpa keperluan perubatan yang jelas adalah dilarang kerana ia mencabar hak mutlak Allah
SWT sebagai Pencipta (Auda, 2008). Intervensi sedemikian berpotensi melanggar prinsip pemeliharaan
fitrah manusia dan menimbulkan implikasi etika yang serius apabila dilakukan atas dasar kehendak
subjektif atau kepentingan bukan perubatan (Ghaly, 2012a). Sebagaimana firman Allah SWT:

Terjemahan: Dia lah yang membentuk rupa kamu dalam rahim (ibu kamu) sebagaimana
yang dikehendakiNya. Tiada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia, Yang Maha
Kuasa, lagi Maha Bijaksana.

(Surah Ali “‘Imran, 3:6)

Ayat ini menegaskan bahawa pembentukan manusia berlaku sepenuhnya berdasarkan kehendak dan
hikmah Allah SWT. Menurut Ibn Kathir (2003), frasa tersebut menunjukkan kekuasaan mutlak Allah
SWT dalam menentukan rupa dan kejadian manusia sejak dalam rahim, sekali gus menafikan sebarang
dakwaan bahawa manusia mempunyai kuasa mutlak terhadap proses penciptaan. Oleh itu, sebarang
campur tangan bioteknologi hanya boleh dipertimbangkan dalam ruang rawatan dan pencegahan penyakit
yang mendatangkan maslahat yang nyata, dan bukan bagi tujuan kosmetik atau peningkatan yang
melampaui keperluan perubatan..

Selain isu penciptaan, teknologi designer baby turut menimbulkan kebimbangan serius terhadap
penjagaan nasab (hifz al-nasl), yang merupakan salah satu objektif utama Magasid Syariah. Penjagaan
nasab mempunyai implikasi langsung terhadap kehormatan diri, struktur kekeluargaan dan hak-hak syarie
seperti warisan, wali dan nafkah. Amalan designer baby yang melibatkan penggunaan bahan genetik
pihak ketiga, seperti sperma penderma atau ibu tumpang, boleh menimbulkan kekeliruan dalam penentuan
ibu dan bapa sebenar bayi tersebut. Sebagaimana firman Allah SWT:

Terjemahan: Dan Allah menjadikan bagi kamu dari diri kamu sendiri pasangan-pasangan
(isteri), dan dijadikan bagi kamu dari pasangan kamu: anak-anak dan cucu-cicit, serta
dikurniakan kepada kamu dari benda yang baik lagi halal; maka patutkah mereka (yang
ingkar itu) percaya kepada perkara yang salah (penyembahan berhala), dan mereka kufur
pula akan nikmat Allah?

(Surah al-Nahl, 16:72)

Ibn Kathir (2003) menegaskan bahawa pasangan, anak dan kesinambungan keturunan merupakan nikmat
Allah SWT yang terhasil melalui hubungan perkahwinan yang sah dan susunan fitrah yang ditetapkan
oleh-Nya. Kejelasan nasab dan hubungan kekeluargaan yang sah merupakan asas penting yang wajib
dipelihara, dan sebarang amalan yang mengaburkan susunan ini berpotensi menjejaskan institusi
kekeluargaan serta menimbulkan implikasi syarie dan perundangan, khususnya dalam penentuan status
anak dan hak-hak berkaitan.

89



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025

Isu etika seterusnya ialah risiko diskriminasi genetik dan kemerosotan nilai kemanusiaan. Pengubahsuaian
genetik yang bersifat pemilihan atau peningkatan berpotensi mewujudkan hierarki sosial berasaskan ciri
genetik, di mana individu yang dianggap “sempurna secara genetik” dinilai lebih tinggi berbanding
individu lain. Fenomena ini jelas bercanggah dengan prinsip kesamarataan manusia dalam Islam.

Terjemahan: Wahai umat manusia! Sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari
lelaki dan perempuan, dan Kami telah menjadikan kamu berbagai bangsa dan bersuku
puak, supaya kamu berkenal-kenalan (dan beramah mesa antara satu dengan yang lain).
Sesungguhnya semulia-mulia kamu di sisi Allah ialah orang yang lebih tagwanya di
antara kamu, (bukan yang lebih keturunan atau bangsanya). Sesungguhnya Allah Maha
Mengetahui, lagi Maha Mendalam PengetahuanNya (akan keadaan dan amalan kamu).

(Surah al-Hujurat, 49:13)

Al-Qurtubi (2006) menjelaskan bahawa perbezaan bangsa dan kelompok tidak membawa implikasi
keutamaan moral atau hukum, dan sebarang usaha menilai kemuliaan manusia berdasarkan faktor biologi
atau fizikal adalah bercanggah dengan prinsip keadilan dan tujuan syariah dalam memelihara maruah
manusia. Selari dengan tafsiran tersebut, kajian moden dalam bidang bioetika turut menolak penggunaan
teknologi genetik bagi tujuan peningkatan (enhancement). The Case Against Perfection (2007) berhujah
bahawa manipulasi genetik untuk meningkatkan ciri manusia berpotensi mewujudkan hierarki biologi
baharu, sekali gus menghakis prinsip kesamarataan dan membuka ruang kepada diskriminasi berasaskan
kelebihan genetik. Pandangan ini mengukuhkan kebimbangan bahawa teknologi designer baby bukan
sahaja mencabar nilai moral, malah boleh menjejaskan asas keadilan sosial dalam masyarakat.

Oleh itu, penggunaan teknologi designer baby bagi tujuan peningkatan bukan perubatan jelas bercanggah
dengan prinsip kesamarataan manusia yang ditekankan oleh Islam serta menyalahi nilai kemanusiaan
sejagat yang menolak penilaian manusia berdasarkan kelebihan biologi semata-mata.

Tanggungjawab Moral dan Risiko Jangka Panjang

Selain isu-isu etika yang telah dibincangkan, implikasi jangka panjang terhadap generasi akan datang
merupakan antara kebimbangan paling kritikal dalam perbahasan berkaitan teknologi designer baby.
Walaupun teknologi ini berpotensi mencegah penyakit genetik tertentu, kesan jangka panjang
penyuntingan genetik terhadap kesihatan manusia dan kestabilan biologi masih belum dapat dipastikan
secara menyeluruh. Sebarang kesilapan atau ketidaktepatan dalam proses pengubahsuaian genetik
berpotensi diwarisi oleh generasi seterusnya, sekali gus mewujudkan risiko biologi yang bersifat
kumulatif dan berpanjangan.

Dalam konteks etika Islam, pertimbangan ini selari dengan penerapan prinsip sad al-dhari ‘ah, yang
menuntut agar sebarang jalan yang berpotensi membawa kepada kemudaratan ditutup sebelum
kemudaratan tersebut berlaku. Selain itu, kaedah figh Ia darar wa la dirar menegaskan larangan terhadap
sebarang tindakan yang boleh memudaratkan diri sendiri atau pihak lain. Oleh itu, penggunaan teknologi
designer baby hanya wajar dipertimbangkan dalam ruang yang sangat terhad, tertakluk kepada keperluan
perubatan yang jelas dan mendesak, serta disokong oleh bukti saintifik yang kukuh mengenai tahap
keselamatan dan keberkesanannya. Pendekatan ini perlu selari dengan prinsip-prinsip syariah yang
menekankan pemeliharaan nyawa (kifz al-nafs), keturunan (kifz al-nasl) dan kesejahteraan manusia secara
menyeluruh.

Analisis Penggunaan Teknologi “Designer Baby” daripada Perspektif Perundangan Islam
Menurut Prinsip Magasid Syariah

Analisis ini menilai implikasi penggunaan teknologi designer baby, sama ada melalui penyuntingan atau
pemilihan genetik, berdasarkan kerangka Magasid Syariah. Perbincangan memfokuskan kepada tiga
objektif utama syariah, iaitu kifz al-din (penjagaan agama), kifz al-nafs (penjagaan nyawa) dan hifz al-
nasl (penjagaan keturunan), yang menjadi asas normatif dalam menilai kesahihan dan batasan aplikasi
bioteknologi moden.

90



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI
JENAYAH

Hifz Al-Din (Penjagaan Agama)

Prinsip hifz al-din menuntut agar manusia memelihara keimanan serta menghormati ketetapan Allah SWT
sebagai Pencipta. Islam melarang sebarang bentuk pengubahan terhadap kejadian asal manusia yang
dilakukan tanpa keperluan syarie yang sah, khususnya apabila perubahan tersebut didorong oleh kehendak
estetika atau keinginan peribadi semata-mata. Larangan ini dapat difahami melalui hadis Rasulullah SAW
yang menegaskan kecaman terhadap perbuatan mengubah ciptaan Allah SWT bagi tujuan kecantikan:

Terjemahan: Allah melaknat wanita yang membuat tatu dan yang meminta dibuat tatu,
wanita yang mencabut bulu kening dan yang meminta dicabutkan, serta wanita yang
merenggangkan gigi untuk kecantikan, iaitu mereka yang mengubah ciptaan Allah.

(Riwayat al-Bukhari, 2002, no. 5931; Muslim, 2006, no. 2125)

Hadis ini menunjukkan bahawa Islam melarang perubahan kekal terhadap tubuh manusia yang mengubah
sifat asal kejadian, khususnya apabila ia dilakukan atas dasar kecantikan dan kehendak subjektif.
Walaupun fugaha klasik tidak membincangkan pengubahsuaian genetik janin secara khusus disebabkan
keterbatasan teknologi pada zaman mereka, prinsip larangan ini boleh digiaskan kepada teknologi
designer baby. Hal ini kerana kedua-duanya melibatkan intervensi terhadap ciri asal manusia yang tidak
berasaskan keperluan perubatan yang darurat.

Menurut al-Qaradawi (2001), inovasi bioteknologi yang membolehkan manusia bertindak seolah-olah
mengambil peranan sebagai Pencipta tergolong dalam konsep taghyir khalg Allah SWT yang ditegah,
kecuali jika ia bertujuan merawat penyakit atau mengelakkan kemudaratan yang nyata. Oleh itu,
penggunaan teknologi designer baby bagi tujuan pemilihan rupa paras, kecerdasan atau ciri bukan
perubatan adalah bercanggah dengan prinsip kifz al-din.

Hifz Al-Nafs (Penjagaan Nyawa)

Dari sudut hifz al-nafs, Islam memberi penekanan yang tinggi terhadap pemeliharaan nyawa dan
kesejahteraan manusia (Alias et al., 2024). Sekiranya teknologi designer baby digunakan untuk mencegah
penyakit genetik yang serius dan berpotensi mengancam nyawa, penggunaannya boleh dianggap selari
dengan magasid penjagaan nyawa. Namun demikian, penerapan teknologi ini perlu dinilai secara berhati-
hati bagi memastikan ia tidak mendatangkan kemudaratan baharu yang lebih besar.

Terjemahan: Dan sesiapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, maka seolah-
olah dia telah memelihara kehidupan seluruh manusia.

(Surah al-Ma’idah, 5:32)

Berdasarkan al-Qurtubi (2006), ayat ini menegaskan kewajipan syarak untuk memelihara nyawa manusia
dan menolak sebarang tindakan yang membawa kepada kebinasaan, kecederaan atau pendedahan kepada
risiko yang tidak perlu. Al-Qurtubi (2006) menjelaskan bahawa pemeliharaan nyawa bukan sahaja
merangkumi usaha menyelamatkan kehidupan, tetapi juga pencegahan terhadap perbuatan yang
berpotensi menjejaskan keselamatan manusia. Dalam konteks ini, manfaat pencegahan penyakit melalui
teknologi designer baby hanya boleh diterima sekiranya tidak melibatkan unsur mudarat lain seperti
penyalahgunaan embrio, eksploitasi terhadap wanita atau risiko biologi jangka panjang yang belum dapat
dipastikan, kerana tindakan sedemikian bercanggah dengan prinsip hifz al-nafs yang menjadi teras
Magasid Syariah.

Hifz Al-Nasl (Penjagaan Keturunan)

Dari perspektif hifz al-nasl, penggunaan teknologi designer baby menimbulkan kebimbangan serius
apabila ia diaplikasikan bagi tujuan pemilihan ciri fizikal atau intelektual semata-mata. Campur tangan
bioteknologi yang melibatkan pendermaan sperma, ovum atau penggunaan ibu tumpang boleh
mengakibatkan kekeliruan nasab, sekali gus menggugat asas kekeluargaan yang sangat dititikberatkan
dalam Islam.

91



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025

Terjemahan: Wahai sekalian manusia! Bertagwalah kepada Than kamu yang telah
menjadikan kamu (bermula) dari diri yang satu (Adam), dan yang menjadikan daripada
(Adam) itu pasangannya (isterinya - Hawa), dan juga yang membiakkan dari keduanya —
zuriat keturunan - lelaki dan perempuan yang ramai. Dan bertagwalah kepada Allah yang
kamu selalu meminta dengan menyebut-nyebut namaNya, serta peliharalah hubungan
(silaturrahim) kaum kerabat; kerana sesungguhnya Allah sentiasa memerhati
(mengawasi) kamu.

(Surah al-Nisa’, 4:1)

Ayat ini menegaskan bahawa keturunan manusia berkembang melalui susunan fitrah yang ditetapkan oleh
Allah SWT. Para mufassir seperti al-Sawi dan Fakhr al-Din al-Razi menegaskan bahawa penciptaan
manusia daripada satu jiwa menuntut pemeliharaan fitrah, kejelasan nasab dan tanggungjawab
kekeluargaan. Prinsip ini menjadi asas penting dalam menilai teknologi designer baby, kerana sebarang
manipulasi genetik yang berpotensi mencampuradukkan nasab atau melangkaui keperluan terapeutik
dianggap bertentangan dengan tuntutan Magasid Syariah, khususnya pemeliharaan keturunan (kifz al-
nasl). Kepelbagaian sifat dan keupayaan manusia juga merupakan ketentuan Ilahi, bukan sesuatu yang
wajar dimanipulasi berdasarkan kehendak manusia semata-mata.

Analisis berdasarkan Kaedah Figh

Kaedah figh atau qawa ‘id fighiyyah merujuk kepada prinsip-prinsip umum dalam figh yang berfungsi
sebagai panduan asas ijtihad dalam menangani isu-isu kontemporari yang tidak dinyatakan secara
langsung dalam nas al-Qur’an dan al-Sunnah (al-Qaradawi, 1998; Yunus, 2010). Prinsip-prinsip ini
membentuk kerangka normatif yang penting dalam memastikan penetapan hukum dibuat secara seimbang
dengan mengambil kira pertimbangan maslahah (kebaikan) dan mafsadah (kemudaratan). Dalam konteks
inovasi bioteknologi seperti teknologi designer baby, qawa‘id fighiyyah memainkan peranan penting
dalam membantu para ulama dan sarjana Islam menilai batas etika serta kesahihan syarak terhadap amalan
pengubahsuaian genetik manusia (Kamali, 2011). Berasaskan kerangka Magasid Syariah, perbincangan
isu ini dapat dianalisis melalui penerapan empat prinsip utama gawa ‘id fighiyyah berikut.

Prinsip Niat (Qa ‘idat al-Qasd)

Prinsip ini berasaskan kaedah figh yang masyhur, iaitu “waalic Y1 yang bermaksud “setiap
perkara dinilai berdasarkan niat dan tujuannya)”. Kaedah ini bersumberkan hadis Nabi SAW yang
diriwayatkan oleh ‘Umar ibn al-Khattab RA:

Terjemahan: Sesungguhnya setiap amalan berdasarkan niat dan sesungguhnya setiap
orang mengikut yang dia niat. Maka sesiapa yang hijrahnya kepada Allah dan Rasul-Nya
maka hijrahnya kepada Allah dan Rasul-Nya, dan siapa yang hijrahnya kerana dunia
untuk dia dapatinya atau perempuan untuk dikahwininya, maka hijrahnya mengikut apa
yang dia hijrah kepadanya.

(Riwayat al-Bukhari dalam permulaan kitab Sahihnya, Muslim (1907), Abu Daud (2201),
al-Tirmizi (1646), Ibn Majah (4227), al-Nasaie (1/59-60), Ahmad dalam al-Musnad (1/25
dan 43), al-Daruqutni, Ibn Hibban dan al-Baihagi)

Dalam konteks teknologi designer baby, niat merupakan elemen asas dalam menentukan keharusan
hukum. Sekiranya tujuan pengubahsuaian genetik adalah untuk mencegah penyakit keturunan yang serius
serta memelihara kesihatan zuriat, maka amalan tersebut boleh dianggap selari dengan Magasid al-
Shart ‘ah, khususnya dalam aspek pemeliharaan keturunan (kifz al-nasl) dan nyawa (hifz al-nafs).

Sebaliknya, apabila niat pengubahsuaian genetik beralih kepada pemilihan ciri-ciri kosmetik atau
peningkatan seperti rupa paras, ketinggian, kecerdasan atau kelebihan fizikal tertentu, amalan tersebut
dianggap melampaui batas kemanusiaan serta bercanggah dengan prinsip reda terhadap ketentuan Allah
SWT. Oleh itu, niat bukan sahaja mempengaruhi hukum, malah menentukan sempadan etika dalam
aplikasi teknologi bioteknologi moden.

92



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI
JENAYAH

Prinsip Kepastian (Qa ‘idat al-Yagin)

Prinsip kepastian menetapkan bahawa sesuatu keputusan hukum hendaklah diasaskan kepada bukti yang
jelas dan meyakinkan. Dalam isu designer baby, teknologi pengubahsuaian genetik seperti CRISPR masih
mengandungi unsur ketidakpastian, termasuk risiko mutasi sampingan (off-target effects) serta kesan
jangka panjang yang belum dapat dipastikan secara saintifik. Sehubungan itu, hukum asal terhadap
perkara yang meragukan adalah tidak diharuskan, selaras dengan kaedah figh iaitu “keyakinan tidak
dihilangkan dengan syak (keraguan)”.

Selagi tahap keselamatan dan keberkesanan teknologi ini belum mencapai tahap kepastian yang memadai,
penggunaannya wajar dibatasi dan tidak diperluaskan kepada aplikasi yang bersifat pilihan atau tidak
mendesak.

Prinsip Kecederaan (Qd ‘idat al-Darar)

Prinsip ini berpandukan kaedah figh asas iaitu “kKemudaratan hendaklah dihilangkan”. Sekiranya
pengubahsuaian genetik digunakan bagi menghilangkan kemudaratan yang nyata, seperti penyakit
keturunan yang serius dan mengancam nyawa, maka ia boleh diharuskan kerana selari dengan tuntutan
syarak untuk memelihara nyawa dan keturunan (Ghaly, 2012a). Namun demikian, jika amalan tersebut
berpotensi menimbulkan kemudaratan baharu, termasuk risiko kecacatan genetik, implikasi sosial,
ketidaksamaan akses kepada teknologi, atau eksploitasi terhadap wanita dan embrio, maka ia perlu
ditolak. Pendekatan ini sejajar dengan prinsip figh iaitu “mencegah kemudaratan didahulukan daripada
meraih manfaat”.

Prinsip Kesukaran (Qa ‘idat al-Mashaqgah)

Prinsip ini berasaskan kaedah figh: “keadaan darurat mengharuskan perkara yang dilarang”. Menurut al-
Zuhayli (2005), hukum asal sesuatu perkara adalah harus selagi tiada dalil yang mengharamkannya.
Namun, sesuatu yang harus boleh berubah menjadi haram apabila terbukti membawa kemudaratan
menurut syarak, sebagaimana dihuraikan oleh al-Shatibi (2004). Dalam konteks perubatan, intervensi
genetik boleh diharuskan sekiranya wujud keperluan mendesak (darirah), seperti mencegah penyakit
genetik yang membawa maut atau menyebabkan penderitaan yang teruk. Walau bagaimanapun,
keharusan ini terhad kepada kadar keperluan sahaja dan tidak boleh diperluaskan kepada tujuan kosmetik,
pemilihan sifat fizikal, atau usaha mengubah ciptaan Allah secara tidak wajar (Kamali, 2011).

Fatwa Berkaitan ‘Designer Baby’ dan Aplikasinya

Dalam konteks Malaysia, walaupun belum terdapat fatwa khusus yang membincangkan teknologi
designer baby secara langsung, beberapa fatwa sedia ada berkaitan bioteknologi dan reproduksi manusia
boleh dijadikan asas analogi (giyas) dalam menentukan pendirian syarak terhadap isu ini. Antara fatwa
yang paling relevan ialah Fatwa Sel Stem (2002) dan Fatwa Persenyawaan In Vitro (IVF) (2003). Kedua-
dua fatwa ini memberikan asas penting dalam penerapan prinsip Magqasid Syariah dan gawa ‘id fighiyyah
bagi menilai keharusan atau larangan inovasi genetik yang melibatkan manusia.

Fatwa Sel Stem (2002)

Jawatankuasa Muzakarah Fatwa Kebangsaan bagi Hal Ehwal Agama Islam Malaysia Kali ke-51 (11 Mac
2002) telah memutuskan bahawa pengklonan manusia untuk apa-apa tujuan adalah haram kerana ia
bertentangan dengan fitrah kejadian manusia yang telah ditetapkan oleh Allah SWT (e-Fatwa JAKIM,
2012). Walau bagaimanapun, penggunaan sel stem diharuskan sekiranya bertujuan untuk rawatan
perubatan yang sahih, tidak memudaratkan pesakit, serta tidak melibatkan eksploitasi embrio manusia
secara tidak beretika (Ghaly, 2012b). Ketetapan ini menegaskan bahawa niat (qasd) dan tujuan perubatan
yang bersifat maslahat sebenar (al-maslahah al-haqiqiyyah) merupakan asas utama dalam penentuan
hukum.

Fatwa ini selari dengan beberapa prinsip utama gawa ‘id fighiyyah, antaranya kaedah al-umir bi
maqasidiha, yang menekankan bahawa setiap perbuatan dinilai berdasarkan niat (al-Nawawi, 1972), serta
kaedah al-darurat tubth al-mahzirat, yang menyatakan bahawa keadaan darurat boleh mengharuskan
perkara yang asalnya dilarang (Ibn al-Qayyim, 1973). Berdasarkan prinsip-prinsip ini, intervensi genetik
yang bertujuan menghapuskan penyakit keturunan yang serius boleh diterima sebagai satu bentuk

93



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025

keharusan perubatan. Sebaliknya, pengubahsuaian genetik untuk tujuan kosmetik, peningkatan daya
intelek atau pembentukan ciri-ciri fizikal tertentu adalah dilarang kerana tidak memenuhi kriteria darurat
dan berpotensi menimbulkan kemudaratan yang lebih besar terhadap struktur asas kemanusiaan.

Fatwa Persenyawaan In Vitro (IVF) (2003)

Muzakarah Fatwa Kebangsaan Kali ke-57 (2003) turut membincangkan garis panduan syarak berkaitan
penggunaan teknologi persenyawaan in vitro (IVF). Muzakarah memutuskan bahawa prosedur IVF adalah
harus sekiranya ia melibatkan benih daripada pasangan suami isteri yang sah dan dilakukan dalam tempoh
perkahwinan yang sah. Sebaliknya, penggunaan benih penderma atau ibu tumpang adalah haram kerana
boleh menimbulkan kekeliruan nasab dan menjejaskan kehormatan keturunan (e-Fatwa JAKIM, 2003).

Fatwa ini jelas mencerminkan penekanan terhadap Magasid Syariah, khususnya prinsip hifz al-nasl
(penjagaan keturunan), yang menuntut kejelasan nasab serta perlindungan maruah institusi kekeluargaan.
Inovasi dalam bidang reproduktif hanya dibenarkan sekiranya tidak melanggar batas syarak dan tidak
menggugat struktur keturunan manusia yang telah ditetapkan (Kamali, 2011).

Apabila prinsip-prinsip ini diaplikasikan kepada isu designer baby, ia membawa kepada kesimpulan
bahawa pengubahsuaian genetik hanya dibenarkan sekiranya bertujuan perubatan, seperti mencegah
penyakit keturunan yang serius dan mengancam nyawa. Sebaliknya, pengubahsuaian genetik yang
bertujuan memilih ciri bukan perubatan, termasuk rupa paras, ketinggian, kecerdasan atau keupayaan
fizikal, adalah dilarang kerana berpotensi membuka ruang kepada ketidaksamarataan sosial, eksploitasi
manusia serta manipulasi ciptaan Allah SWT (Auda, 2008).

Kesimpulannya, melalui pendekatan giyas terhadap kedua-dua fatwa di atas, dapat ditegaskan bahawa
teknologi designer baby hanya selari dengan kehendak syarak apabila ia memenuhi tujuan perubatan yang
sahih, memelihara nyawa dan keturunan, serta tidak membawa kepada mafsadah yang lebih besar
terhadap individu dan masyarakat.

Kes He Jiankui dalam Penggunaan Teknologi CRISPR- Cas9
Analisis Saintifik dan Etika

Pada tahun 2018, Dr He Jiankui, seorang saintis dari China, mengumumkan bahawa beliau telah
menggunakan teknologi CRISPR—-Cas9 untuk menyunting gen CCR5 dalam embrio manusia dengan
tujuan menjadikan bayi yang dilahirkan kebal terhadap jangkitan HIV (Al Jazeera, 2019). Eksperimen
tersebut dijalankan melalui prosedur in vitro fertilisation (IVF) dan menghasilkan kelahiran bayi kembar
yang dikenali sebagai Lulu dan Nana, serta seorang bayi tambahan, sebagaimana yang didedahkan dalam
laporan mahkamah Shenzhen (Xinhua, 2019a).

Tindakan tersebut telah menerima kecaman antarabangsa yang meluas selepas siasatan mendapati bahawa
He Jiankui terlibat dalam amalan “perubatan haram”, termasuk pemalsuan dokumen kelulusan etika dan
pelaksanaan penyelidikan tanpa lesen yang sah. Mahkamah China memutuskan bahawa eksperimen
tersebut didorong oleh kepentingan peribadi, termasuk pencarian keuntungan dan populariti, lalu
menjatuhkan hukuman penjara selama tiga tahun serta denda sebanyak tiga juta yuan (Al Jazeera, 2019;
Xinhua, 2019b).

Dari sudut etika saintifik, kes ini menonjolkan risiko besar penyuntingan gen germline yang bersifat boleh
diwarisi. Antara kebimbangan utama yang dibangkitkan oleh komuniti saintifik ialah risiko mutasi luar
sasaran (off-target effects), yang berpotensi menghasilkan kesan biologi jangka panjang yang tidak
dijangka terhadap kesihatan individu dan generasi seterusnya (Xinhua, 2019a). Kes He Jiankui menjadi
peringatan penting bahawa walaupun teknologi CRISPR mempunyai potensi besar dalam rawatan
penyakit genetik, penggunaannya pada peringkat embrio manusia mesti disertai dengan kawalan etika
yang ketat, kerangka perundangan yang jelas serta pertimbangan sosial yang menyeluruh bagi
mengelakkan penyalahgunaan teknologi untuk tujuan bukan perubatan.

94



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI
JENAYAH

Pandangan Perundangan Islam terhadap Kes He Jiankui

Isu penyuntingan genetik manusia perlu dinilai dalam kerangka Magasid Syariah yang menekankan
pemeliharaan agama (kifz al-din), nyawa (hifz al-nafs), akal (hifz al- ‘aql), keturunan (hifz al-nasl) dan
harta (hifz al-mal) (Auda, 2008). Berdasarkan kerangka ini, eksperimen penyuntingan gen germline yang
dilakukan oleh He Jiankui menimbulkan implikasi serius terhadap keselamatan biologi dan
kesinambungan keturunan manusia.

Penyuntingan gen yang boleh diwarisi secara langsung menjejaskan prinsip hifz al-nasl kerana ia
berpotensi mengubah struktur genetik manusia secara kekal dan mengganggu kejelasan nasab. Walaupun
eksperimen tersebut dikaitkan dengan tujuan pencegahan HIV, kaedah yang digunakan tidak memenuhi
piawaian syariah kerana melibatkan perubahan terhadap fitrah manusia serta membawa risiko keturunan
yang tidak dapat diramal (Ghaly, 2012b).

Selain itu, kaedah figh /@ darar wa la dirar turut terpakai dalam menilai kes ini, memandangkan teknologi
CRISPR pada ketika tersebut belum terbukti selamat untuk diaplikasikan kepada embrio manusia.
Laporan antarabangsa menunjukkan kewujudan risiko mutasi luar sasaran yang boleh mencetuskan
komplikasi genetik baharu (Al Jazeera, 2019; Xinhua, 2019b). Dalam kerangka syariah, sesuatu rawatan
hanya diharuskan apabila manfaatnya terbukti mengatasi mudarat. Dalam kes ini, tahap risiko yang tinggi
menunjukkan bahawa kaedah yang digunakan tidak memenuhi syarat keharusan.

Dari sudut etika Islam, eksperimen He Jiankui juga menyalahi prinsip amanah dan integriti penyelidikan.
Prosedur penyuntingan gen tersebut dijalankan tanpa kelulusan etika yang sah, sekali gus bertentangan
dengan tuntutan syarak terhadap pengendalian ilmu secara bertanggungjawab.

Terjemahan: Sesungguhnya Kami telah menawarkan amanah itu kepada langit, bumi dan
gunung-ganang, lalu semuanya enggan memikulnya dan takut kepadanya, tetapi manusia
memikulnya; sesungguhnya dia sangat zalim dan jahil.

(Surah al-Ahzab, 33:72)

Menurut al-Qurtubi (2006), amanah yang dipikul oleh manusia merangkumi tanggungjawab mematuhi
perintah dan larangan Allah SWT serta mengurus diri, keturunan dan kehidupan menurut batas yang
ditetapkan oleh syarak. Al-Qurtubi menjelaskan bahawa sifat “zalim dan jahil” merujuk kepada
kecenderungan manusia menyalahgunakan amanah apabila melampaui had yang dibenarkan. Dalam
konteks teknologi designer baby, penyuntingan gen embrio dan germline editing yang memberi kesan
berpanjangan kepada generasi akan datang serta membawa risiko mutasi tidak disengajakan berpotensi
melangkaui batas amanah tersebut, kerana ia menghampiri perbuatan mencampuri urusan penciptaan
yang menjadi hak mutlak Allah SWT.

Selain itu, penyuntingan gen germline turut menyentuh isu tahawwul al-khalq (perubahan ciptaan Allah).
Amaran terhadap perbuatan mengubah ciptaan tanpa keperluan mendesak ditegaskan dalam al-Qur’an,
dan para ulama menekankan bahawa intervensi genetik hanya dibenarkan bagi tujuan rawatan yang
terbukti perlu, selamat dan tidak membawa mafsadah yang lebih besar (Ibn al-Qayyim, 1973).

Secara keseluruhannya, eksperimen penyuntingan gen yang dilakukan oleh He Jiankui tidak memenuhi
syarat-syarat yang ditetapkan oleh syariah Islam. Teknologi yang digunakan masih belum terbukti selamat
dan berpotensi mendatangkan mudarat kepada nyawa manusia, sekali gus bercanggah dengan prinsip Aifz
al-nafs. Selain itu, pengubahsuaian genetik yang memberi kesan kekal terhadap keturunan melanggar
prinsip hifz al-nasl yang menuntut pemeliharaan nasab dan kesinambungan generasi. Tambahan pula,
kegagalan mematuhi piawaian etika penyelidikan menyalahi prinsip amanah dan tanggungjawab dalam
Islam. Dari sudut gawa ‘id fighiyyah, kemudaratan yang wujud jelas lebih besar berbanding manfaat yang
diharapkan, sejajar dengan kaedah dar’ al-mafasid mugaddam ‘ald jalb al-masalih.

Oleh itu, walaupun matlamat eksperimen tersebut dikaitkan dengan pencegahan penyakit, metodologi
yang digunakan tidak selari dengan prinsip syariah. Islam menerima kemajuan bioteknologi, hamun
pelaksanaannya mesti berpaksikan keselamatan, integriti, dan pemeliharaan Magasid Syariah bagi
mengelakkan kemudaratan terhadap manusia dan generasi akan datang.

95



LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025

Perspektif Undang-Undang Jenayah Islam dan Undang-Undang Sivil di Malaysia terhadap
Pengubahsuaian Genetik

Objektif utama Undang-Undang Jenayah Islam adalah untuk mencapai keadilan iaitu dengan melindungi
nyawa (al-nafs), maruah (al- ird), keturunan (al-nasl), harta (al-mal) serta ketenteraman awam (al-nizam
al- ‘amm). Dalam konteks semasa, skop tersebut turut diperluaskan selari dengan perkembangan sains
moden, termasuk kesalahan yang berkaitan dengan bioteknologi dan genetik manusia (Kamali, 2011).
Perluasan ini penting bagi memastikan kemajuan teknologi tidak bercanggah dengan prinsip syariah atau
membawa kemudaratan kepada individu dan masyarakat.

Dalam isu designer baby, persoalan utama ialah sama ada pengubahsuaian genetik boleh diklasifikasikan
sebagai suatu bentuk jenayah menurut undang-undang jenayah Islam. Secara asasnya, pengubahsuaian
genetik tidak semestinya tergolong sebagai jenayah, khususnya apabila ia dilakukan bagi tujuan
terapeutik, rawatan penyakit atau pencegahan risiko kesihatan keturunan. Walau bagaimanapun, ia boleh
bertukar menjadi satu bentuk jenayah apabila melibatkan pelanggaran syarak, penipuan, pemalsuan
dokumen, pelaksanaan prosedur tanpa kebenaran yang sah, atau pendedahan manusia kepada risiko besar
yang tidak dapat dibenarkan. Dalam keadaan sedemikian, amalan tersebut boleh dikategorikan sebagai
Jjinayat al-bayiutiqiyyah (jenayah bioteknologi).

Tindakan menjalankan penyelidikan genetik tanpa kelulusan undang-undang atau etika boleh termasuk
dalam kategori al-jara’im ‘ala al-nizam al- ‘amm, Kerana perbuatan tersebut menjejaskan ketenteraman
awam serta meruntuhkan kepercayaan masyarakat terhadap institusi perubatan dan penyelidikan. Kes He
Jiankui, yang melibatkan pemalsuan dokumen kajian serta pelanggaran protokol etika antarabangsa, boleh
dianalisis sebagai perbuatan tazwir al-watha’ig (pemalsuan dokumen), yang dalam figh tergolong dalam
jenayah penipuan dan khianat (ghish wa khiyanah) (Ghaly, 2012a).

Dari sudut hifz al-nasl, salah satu objektif utama Maqasid Syariah, pengubahsuaian genetik yang
menyebabkan pencampuran benih atau kekeliruan keturunan adalah dilarang keras. Penggunaan sperma,
ovum atau embrio tanpa kebenaran pasangan yang sah merupakan pencerobohan terhadap keturunan dan
boleh dikategorikan sebagai al-jara’im ‘ala al-nasl. Islam meletakkan kepentingan yang tinggi terhadap
kejelasan nasab, dan manipulasi genetik tanpa kawalan boleh dianalogikan dengan percampuran benih
tanpa akad sah (zina bi al-majaz), yang membuka ruang kepada kekeliruan keturunan serta kerosakan
sosial (al-Nawaw1, 1972).

Bagi kesalahan yang tidak mempunyai hukuman khusus yang ditetapkan dalam al-Qur’an atau al-Sunnah,
ia tergolong dalam kategori ta zir, iaitu hukuman yang ditentukan oleh pemerintah (wali al-amr). Dalam
konteks penyelidikan genetik manusia atau teknologi designer baby, hukuman ¢a zir boleh dikenakan
terhadap saintis atau institusi yang melanggar garis panduan syariah atau etika, termasuk denda,
penggantungan lesen, hukuman penjara atau larangan menjalankan penyelidikan, bergantung kepada
tahap risiko dan kemudaratan yang ditimbulkan. Pendekatan ini selaras dengan kaedah figh tasarruf al-
imam ‘ald al-ra ‘iyyah maniit bi al-maslahah, yang menegaskan bahawa tindakan pemerintah hendaklah
berasaskan kepentingan awam (lbn al-Qayyim, 1973).

Secara keseluruhannya, figh jinayat menyediakan kerangka normatif yang penting untuk menilai dan
mengawal salah laku dalam bioteknologi moden. Isu pengubahsuaian genetik juga boleh berkait dengan
perbahasan jenayah gisas apabila melibatkan kemudaratan terhadap janin manusia. Pendekatan ini
memastikan bahawa perkembangan sains berlaku dalam lingkungan syariah, dengan tujuan memelihara
nyawa, keturunan dan maruah manusia serta mencegah penyalahgunaan teknologi yang boleh membawa
kerosakan sosial yang meluas.

Perspektif Undang-Undang Sivil di Malaysia

Dalam sistem perundangan sivil Malaysia, sehingga kini masih belum terdapat undang-undang khusus
yang mengawal pengubahsuaian genetik manusia atau penggunaan teknologi seperti CRISPR dan
designer baby. Walau bagaimanapun, beberapa kerangka regulatori wujud secara tidak langsung,
termasuk Akta Perubatan 1971 [Akta 50], garis panduan IVF Malaysia, serta Guidelines on Ethical Issues
in the Provision of Medical Genetics Services yang dikeluarkan oleh Kementerian Kesihatan Malaysia
(2019). Dokumen-dokumen ini menekankan aspek keselamatan genetik, autonomi pesakit dan
perlindungan terhadap generasi akan datang.

96



DESIGNER BABY DAN SEMPADAN BIOTEKNOLOGI MANUSIA: ANALISIS PERUNDANGAN BERDASARKAN MAQASID SYARIAH DAN LIABILITI
JENAYAH

Kajian regulatori turut menunjukkan bahawa Malaysia masih belum mempunyai rangka undang-undang
yang komprehensif bagi mengawal penyuntingan gen manusia secara khusus (Kalidasan & Theva Das,
2021). Pada tahun 2025, kerajaan Malaysia melalui Kementerian Sains, Teknologi dan Inovasi (MOSTI)
telah memperkenalkan Garis Panduan Etika Bioteknologi Kebangsaan sebagai usaha memperkukuh
prinsip etika dalam pembangunan bioteknologi (MOSTI, 2025). Walaupun garis panduan ini merupakan
langkah penting, ketiadaan peruntukan jenayah yang mengikat menunjukkan bahawa keperluan terhadap
undang-undang bioetika nasional yang lebih menyeluruh masih belum dipenuhi.

Kesimpulan

Isu designer baby merupakan cabaran utama dalam era kemajuan bioteknologi yang menuntut penelitian
serius daripada perspektif syariah, etika dan perundangan. Islam menegaskan bahawa penggunaan ilmu
dan teknologi mestilah berpaksikan tanggungjawab manusia sebagai hamba dan khalifah Allah SWT,
serta dinilai melalui neraca Magasid Syariah bagi memastikan pemeliharaan agama, nyawa, akal,
keturunan dan maruah manusia terus terjamin. Oleh itu, kemajuan teknologi genetik tidak boleh dinilai
semata-mata berdasarkan keupayaan saintifik, sebaliknya perlu dikawal agar tidak menjejaskan fitrah
manusia dan tidak membawa kemudaratan yang lebih besar daripada kemaslahatan.

Sehubungan itu, keperluan untuk memperluas penyelidikan dan perbincangan dalam bidang ini adalah
amat mendesak bagi membolehkan penggubalan perundangan khusus berkaitan teknologi genetik
manusia di Malaysia. Perundangan tersebut penting bagi memelihara maslahah dan menolak mafsadah,
khususnya dalam aspek pemeliharaan nyawa dan keturunan, di samping memastikan penggunaan
teknologi genetik kekal dalam kerangka yang dibenarkan oleh syariah dan undang-undang sivil. Sekiranya
berlaku pelanggaran, tindakan undang-undang dan hukuman yang setimpal perlu dikenakan sebagai
mekanisme kawalan, pencegahan dan penguatkuasaan. Selain itu, kerjasama berterusan antara ulama,
saintis dan pembuat dasar melalui pendekatan ijtihad jama T amat diperlukan bagi memastikan setiap
inovasi bioteknologi dinilai secara seimbang, harmoni antara wahyu dan akal, serta benar-benar
memelihara kemaslahatan umat sejagat.

Rujukan

Al Jazeera. (2019, Disember 30). “China ‘gene-editing’ scientist sentenced to three years in jail”.
https://www.aljazeera.com/news/2019/12/30/china-gene-editing-scientist-sentenced-to-three-
years-in-jail Al Jazeera

Alias, M. A. A., Mohd Jailani, M. R., Wan Ismail, W. A. F., & Baharuddin, A. S. (2024). The integration
of five main goals of shariah in the production of science and technology for human well-being.
AL-MAQASID: The International Journal of Magasid Studies and Advanced Islamic Research,
5(1), 1-16.

Al-Nawawi. (1972). Sharh sahih muslim. Dar al-Ma‘rifah.

Al-Qurtubi, M. A. A. (2006). Al-Jami  li-ahkam al-Qur an. Dar al-Kutub al- ‘Timiyyah.

Al-Shatibi. (2004). Al-Muwafaqat fi usul al-shariah. Matba‘at al-Maktabah al-Tujariyah.

Auda, J. (2008). Magasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. International
Institute of Islamic Thought (II1T).

Auda, J. (2008). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: IIIT.

Cavaliere, G. (2017). “Genome editing and assisted reproduction: curing embryos, society or prospective
parents?”. Medicine, Health Care and Philosophy.
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC5956052/

Devi, P. (2025, May 21). “Designer babies: The promise and peril of gene editing”. Taylor’s University.
https://university.taylors.edu.my/en/student-life/news/2025/designer-babies-the-promise-and-
peril-of-gene-editing.html#what-are-designer-babies

E-Fatwa JAKIM. (2002). Keputusan Muzakarah Fatwa Kebangsaan — Sel Stem. Jabatan Kemajuan Islam
Malaysia. https://www.e-fatwa.gov.my

E-Fatwa JAKIM. (2003). Keputusan Muzakarah Fatwa Kebangsaan — IVF. Jabatan Kemajuan Islam
Malaysia. https://www.e-fatwa.gov.my

Ghaly, M. (2012a). Islamic bioethics in the twenty-first century. Zygon, 47(3), 592-609.

Ghaly, M. (2012b). Biomedical ethics in Islamic law. Brill.

97


https://www.aljazeera.com/news/2019/12/30/china-gene-editing-scientist-sentenced-to-three-years-in-jail?utm_source=chatgpt.com
https://www.aljazeera.com/news/2019/12/30/china-gene-editing-scientist-sentenced-to-three-years-in-jail?utm_source=chatgpt.com
https://www.aljazeera.com/news/2019/12/30/china-gene-editing-scientist-sentenced-to-three-years-in-jail/?utm_source=chatgpt.com
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC5956052/
https://university.taylors.edu.my/en/student-life/news/2025/designer-babies-the-promise-and-peril-of-gene-editing.html#what-are-designer-babies
https://university.taylors.edu.my/en/student-life/news/2025/designer-babies-the-promise-and-peril-of-gene-editing.html#what-are-designer-babies
https://www.e-fatwa.gov.my/
https://www.e-fatwa.gov.my/

LexForensica: Forensic Justice And Socio-Legal Research Journal | Vol. 2, No. 2, pp. 85-98 | December 2025

Ghaly, M. (2012c). Ethical issues in genetic engineering: A perspective from Islamic bioethics. Bioethics
Journal, 26(7), 364-372.

Habermas, J. (2003). The future of human nature. Cambridge: Polity Press.

Hammerstein, A. L., Enggel, M., & Biller-Andorno, N. B. (2019). Is selecting better than modifying? An
investigation of arguments against germline gene editing compared to PGD. BMC Medical Ethics,
20(83), 1-13.

Harper, J.C., & Sengupta, S.B. (2012). Preimplantation genetic diagnosis: State of the art 2011. Human
Genetics, 131(2), 175-186. https://doi.org/10.1007/s00439-011-1086-7

Hsu, P. D., Lander, E. S., & Zhang, F. (2014). Development and applications of CRISPR-Cas9 for genome
engineering. Cell, 157(6), 1262-1278.

Ibn Kathir. (2003). Tafsir Ibnu Katsir. Jakarta: Pustaka Imam asy-Syafi’i.

Ibn Qayyim. (1973). I ‘lam al-muwagqqi ‘in. Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah.

Kalidasan, S., & Theva Das, K. (2021). Bioethics and stem cell research in Malaysia: Ethical and legal
perspectives. Malaysian Journal of Medical Sciences, 28(6), 55-67.

Kamali, M. H. (2011). Shari’ah law: An introduction. Oneworld.

Kementerian Kesihatan Malaysia. (2019). Garis Panduan IVF Malaysia. Putrajaya: MOH.

Li, C.-X. & Qian, H.-L. (2015). “4 double-edged sword: CRISPR-Cas9 is emerging as a revolutionary
technique for genome editing”. Military Medical Research.
https://mmrjournal.biomedcentral.com/articles/10.1186/s40779-015-0054-1

Ministry of Science, Technology and Innovation (MOST]I). (2025). Guidelines on Genetic Research and
Biotechnological Ethics. Putrajaya.

National Academies of Sciences, Engineering, and Medicine. (2017). Human genome editing: Science,
ethics, and governance. Washington, DC: The National Academies Press.

Otieno, M. O. (2015). CRISPR-Cas9 human genome editing: Challenges, ethical concerns and
implications. Journal of Clinical Research & Bioethics, 6(6), 1-3.

Qutbh, S. (2003). Tafsir fi zhilalil qur’an di bawah naungan al-qur’an jilid 7. Gema Insani Press.

Ramos, P. D., Almeida, M. S., & Olsson, I. A. S. (2023). What do people think about genetic engineering?
A systematic review of questionnaire surveys before and after the introduction of CRISPR.
Frontiers in Genome Editing, 5, 1-22.

Sandel, M. J. (2007). The case against perfection: Ethics in the age of genetic engineering. Harvard
University Press.

Shahridzuan, M. S. A. (2024). CRISPR-Cas9 gene editing according to magasid al-shariah: Ethical
concerns and applications. AL-MAQASID: The International Journal of Magasid Studies and
Advanced Islamic Research, 4(1).

The Guardian. (2019, Disember 30). “Chinese scientist who edited babies’ genes jailed for three years”.
https://www.theguardian.com/world/2019/dec/30/gene-editing-chinese-scientist-he-jiankui-
jailed-three-years The Guardian

Tussaripah Jamil, H. M., & Yaakub, H. (2018). Perspektif halal dalam penggunaan teknologi PGD bagi
tujuan penyaringan penyakit-penyakit genetik: Halal perspective on the use of PGD technology
for screening genetic diseases. Journal of Muwafagat, 1(2), 86-95.

Xinhua. (2019a, Disember 30). “HeJiankui jailed for illegal human embryo gene-editing”.
https://en.people.cn/n3/2019/1230/c90000-9644855.html People's Daily Online

Xinhua. (2019b, Disember 31). “HeJiankui gets 3 years for illegal human embryo gene-editing”.
https://english.court.gov.cn/2019-12/31/c_761907.htm english.court.gov.cn

Zhang, M.-L., Li, H.-B., & Jin, Y. (2024). Application and perspective of CRISPR/Cas9 genome editing
technology in human disease modeling and gene therapy. Frontiers in Genetics, 15, 1-14.

Zhang, Y.-R., Yin, T.-L., & Zhou, L.-Q. (2023). CRISPR/Cas9 technology: Applications in oocytes and
early embryos. Journal of Translational Medicine, 21(746), 1-11.

98


https://doi.org/10.1007/s00439-011-1086-7
https://mmrjournal.biomedcentral.com/articles/10.1186/s40779-015-0054-1
https://www.theguardian.com/world/2019/dec/30/gene-editing-chinese-scientist-he-jiankui-jailed-three-years?utm_source=chatgpt.com
https://www.theguardian.com/world/2019/dec/30/gene-editing-chinese-scientist-he-jiankui-jailed-three-years?utm_source=chatgpt.com
https://www.theguardian.com/world/2019/dec/30/gene-editing-chinese-scientist-he-jiankui-jailed-three-years?utm_source=chatgpt.com
https://en.people.cn/n3/2019/1230/c90000-9644855.html?utm_source=chatgpt.com
https://en.people.cn/n3/2019/1230/c90000-9644855.html?utm_source=chatgpt.com
https://english.court.gov.cn/2019-12/31/c_761907.htm?utm_source=chatgpt.com
https://english.court.gov.cn/2019-12/31/c_761907.htm?utm_source=chatgpt.com

